

كلية الدراسات العليا

برنامج الماجستير في الدراسات الإسرائيلية

عنوان الرسالة:

الموسيقي المزراحية... من المحو إلى الرواج

Mizrahi Music... from Erasure to Mainstream

رسالة ماجستير مُقدمة من:

حرية محمود أحمد زيادة

1195014

إشراف: د. هنيدة غانم و د. علاء العزة

تشرين الأول - 2022

قُدمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلبات درجة الماجستير في برنامج الدراسات الإسرائيلية من كلية الدراسات العليا في جامعة بيرزيت – فلسطين

### الموسيقي المزراحية... من المحو إلى الرواج

### Mizrahi Music... from Elimination to Mainstream

رسالة ماجستير مُقدمة من:

حرية محمود أحمد زيادة

إشراف: د. هنيدة غانم ود. علاء العزة

تاريخ المناقشة: 29 آب 2022

أعضاء لجنة النقاش:

د. هنيدة غانم (رئيسةً) ...

د. علاء العزة (رئيساً) ...... علا را لون

د. نبیه بشیر (عضواً) ...... نبید بسیر

د. عبد الرحيم الشيخ (عضواً) ...

"نوستالجيا الإمبريالية، هي أن تقوم جماعة معينة بتدمير بيئة وثقافة الشعوب الأخرى،

وأن تعود بعد ذلك لتقدّس ما دمّروه في الماضي" (Renato, 1989).

## الشكر والتقدير

الشكر والتقدير لِ د. هنيدة غانم التي عززت ثقتي بقلمي ووجهته نحو النمو والاتزان، شكراً على الدعم والتوجيه المستمر. الشكر لِ د. علاء العزة على الدعم والملاحظات القيمة.

الشكر ممدود إلى د. منير فخر الدين ود. هالة الشعيبي، وأعضاء اللجنة د. نبيه بشير ود. عبد الرحيم الشيخ احتراماً وتقديراً على كل الجهود في الإرشاد والتوجيهات التي ستبقى معى في رحلة التعلم والاستكشاف.

إلى أبي الذي كان رفيقاً في مسيرة تشكّل وعيي والذي تحدّى قلبي وعقلي للخروج من تلك المناطق المظلمة في تفكيري وعاطفتي. إلى أخي مجد الذي فتح آفاق وعيي حول معنى الصمود الذي يعود بالإنسان إلى جوهره، بحيث لا يتبقى إلا أكثر المعانى صدقاً. إلى شقيقتي راية على كل الحب والدعم الدائم.

إلى صديقتي نيفين التي رافقتني منذ الطفولة في استكشاف ذاتي والحياة، وساندتني على الصعيد الشخصي والأكاديمي. إلى صديقتي هديل التي ساعدتني على الاستمرار بالمحاولة في أحلك الأوقات.

إلى رند عويضات وأحمد الأغواني، وأمجد حنني وريتا أبو غوش على الدعم.

وأخيراً، إلى أمي التي كانت الحاضنة والداعمة منذ خطواتي الأولى، أمي التي وهبتني بحضورها الأدوات التي مكّنتني على الاستمرار في غيابما.

# فهرس المحتويات

|            | <u>ث</u>          | الشكر والتقدير                      |
|------------|-------------------|-------------------------------------|
| ج          |                   | فهرس المحتويات                      |
| _د         |                   | فهرس الصور                          |
|            | J                 | الملخص                              |
| س          | <b>,</b>          | Abstract                            |
| 1_         |                   | الفصل الأول: المقدمة                |
|            | 1                 | 1. المقدمة                          |
|            | 4                 | 2. أهداف البحث                      |
|            | 5                 | 3. فرضيّة البحث المركزيّة           |
|            | 5                 | 4. منهجيّة البحث                    |
|            | 7                 | 5. أقسام البحث                      |
| <u>9</u> _ | ت والإطار النظريّ | الفصل الثاني: مراجعة الأدبيّا       |
|            | 9                 | 1. مكانة المزراحيين في إسرائيل:     |
| <u>9</u> _ | يع الصهيوني       | 1.1 المزراحيون كضحايا للمشرو        |
| 12         |                   | 1.2 الشرقيون شركاء في الصهيو        |
| 14         |                   | 1.3 الفضاء الثالث                   |
|            | وصراعات الهوية    | 2. مكانة الثقافة الشرقية: الهيمنة و |
|            | ي المعاني         |                                     |
| 24         |                   |                                     |
|            | السود             |                                     |

| 28                                    | 2. ثورة الكاسيت                |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| سادي؛ الليبرالية الجديدة              | 3. تحوّل النظام السياسي الاقتص |
| 38                                    | الفصل الرابع: الأنماط          |
| 40                                    | .1 الموسيقى المشتركة           |
| 40                                    | 1.1 غصن الزيتون                |
| 41                                    | <b>1.2</b> بستان إبراهيم       |
| 42                                    | 1.3 زمن السلام                 |
| شينوام نيني                           | 1.4_تخيّل –الشاب خالد وأت      |
| 4720                                  | 1.5 مسابقة اليوروفيجن 09       |
| 50                                    | 1.6 جوقة نيتسانيم              |
| 51                                    | 1.7 المغنية "ليراز"            |
| 56                                    | 1.8 السلام بين الجيران         |
| 59                                    | 1.9 أغنية أهلا بيك             |
| ادتي                                  | 1.10 أغنية سيدي يا سيد س       |
| 64                                    | 1.11 فرقة النور                |
| ون العام في إسرائيل مع أوركسترا أشدود | 1.12 موسيقيون مغاربة يقض       |
| 70                                    | 1.13 المغنية "نركيس"           |
| 72                                    | 1. الموسيقى الإثني-نوستالجي    |
| <i>73</i>                             | 2.1 "يمن بلوز"                 |
| 77                                    |                                |
| <i>79</i>                             |                                |

| 86                         | .ُ. الموسيقي الاحتجاجيّة                         |
|----------------------------|--------------------------------------------------|
| 87                         | . 3 رون بیریتز                                   |
| 88                         | 3.2 فرقة (A-WA)                                  |
| 104                        |                                                  |
| لسياسية للموسيقي المزراحية | لفصل الخامس: الأدوار ال                          |
| 111                        | <ol> <li>سياسات التسمية: الأصلنة</li> </ol>      |
| 115                        | <ol> <li>الموسيقى المشتركة: التطبيع</li> </ol>   |
| اسية الموسيقية             | <ul><li>أ. العلاقات السياسية: الدبلوما</li></ul> |
| 126                        | لخاتمة والاستنتاجات                              |
| 130                        | لمراجع                                           |

# فهرس الصور

| 31 | $\_\_\_$ صورة رقم $(1)$ : صورة لشريط كاسيت لزوهر أرجوف                     |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
| 44 | صورة رقم (2). صورة مقتطعة من فيلم زمن السلام                               |
| 46 | صورة رقم (3): صورة مقتطعة من أغنية تخيّل                                   |
| 48 | صورة رقم (4): صورة مقتطعة من مسابقة اليوروفيجين 2009                       |
| 50 | صورة رقم (5): صورة لفرقة نيتسانيم برفة الدالاي لاما.                       |
| 53 | صورة رقم ( $oldsymbol{6}$ ): صورة مقتطعة من أغنية النساء يغنين.            |
| 55 | صورة رقم (7): صورة مقتطعة من أغنية عزيزة.                                  |
| 57 | صورة رقم (8): صورة مقتطعة من أغنية السلام بين الجيران.                     |
| 60 | صورة رقم (9): صورة مقتطعة من أغنية أهلاً بيك                               |
| 63 | $\_$ صورة رقم ( $oldsymbol{10}$ ): صورة مقتطعة من أغنية سيدي يا سيد سادتي. |
| 66 | صورة رقم (11): صورة مقتطعة من معزوفة أحبك                                  |
| 67 | $\_$ صورة رقم ( $12$ ): صورة مقتطعة من معزوفة أحبك. $\_$                   |
| 68 | صورة رقم (13): صورة مقتطعة من معزوفة أمواج السلام                          |
| 70 | صورة رقم (14): صورة مقتطعة من أغنية رايحة معاك.                            |
| 74 | صورة رقم (15): صورة مقتطعة من أغنية جات محبتي.                             |
| 76 | صورة رقم (16): صورة مقتطعة من أغنية ما أحلا السلام .                       |
| 80 | صورة رقم (17): صورة مقتطعة من أغنية زهرة                                   |
| 82 | صورة رقم (18): صورة مقتطعة من أغنية يا بنات اليمن                          |
| 85 | صورة رقم (19):صورة مقتطعة من أغنية يتيم                                    |

| 98  | $\_$ صورة رقم ( $20$ ): صورة مقتطعة من أغنية يا وطني. $\_$      |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 103 | صورة (21): صورة مقتطعة من أغنية هانا ماش هو اليمن.              |
| 106 | صورة رقم (22): صورة مقتطعة من أغنية ترشيميري.                   |
| 108 | صورة رقم (23): صورة مقتطعة من حفل توزيع جوائز فيلم "أوفير" 2016 |

### الملخص

تتناول هذه الدراسة مكانة ودور الموسيقى الشرقية 1 و (المزراحية) في الثقافة الإسرائيلية، وتتابع المعاني والتعبيرات التي تميزها والثيمات التي تتمحور حولها. وتركّز الدراسة بشكلٍ خاص على تحليل عينة من الإنتاجات الموسيقية المزراحية منذ سنوات التسعينيات، بسبب ما شهدته هذه الفترة من اتساعٍ وانتشار، وحتى العام 2022 لتبيان ما شهدته هذه الفترة من تحوّلات في دور الموسيقى المزراحية وعلاقة هذا التحوّل بعقد اتفاقيات أبراهام عام 2020. الموسيقى المزراحية والمؤسيقى التي جلبها اليهود المهاجرون من الدول العربية وتعتمد على الألحان الشرقية وتشمل الموسيقى التركية واليونانية والعربية ومن الدول الإسلامية.

تُظهر الدراسة أنّ مكانة ودور الموسيقى المزراحية في الثقافة الإسرائيلية مرّت بتحولاتٍ واسعة على مدار العقود، انعكست بانتقال التعامل معها من المحو والإقصاء والإبعاد في البدايات إلى الانتشار والرواج حالياً، وفي تغير التعامل معها في الخطاب العام من اعتبارها مؤشراً للانحطاط والتخلّف الذي يجب حجبه وإقصاؤه في العقود الأولى، إلى اعتبارها مؤشراً للتعدّدية والتنوع والانفتاح، حيث أصبح يتم تقديمها كممثلٍ "لصورة إسرائيل" المنفتحة والمتعدّدة.

ترتبط التحوّلات في مكانة ودور الموسيقى الشرقية، كما يظهر البحث، بعوامل مختلفة اجتماعية واقتصادية وسياسية. أهمها انهيار هيمنة حزب مباي والتآكل في مكانة نخب المؤسسة الأشكنازية "الاشتراكية" بالتزامن مع زيادة وصعود قوة الشرقيّين الانتخابية، وظهور "الكاسيت" في بدايات السبعينات، ممّا سمح بكسر احتكار محطات الراديو الرسمية، ولاحقاً التحوّل إلى السوق النيوليبرالية التي أدّت إلى ظهور محطاتٍ موسيقيّة جديدة وفتح مساحاتٍ جديدة للانتشار لم تكُن متوفرةً سابقاً. لاحقاً، وبالتزامن مع التغيّرات في علاقات إسرائيل الإقليمية، بدءاً من توقيع اتفاق "كامب ديفيد" مع مصر عام 1978 وصولاً إلى "اتفاقيات أبراهام" في عام 2020،

\_

تحوّلت الموسيقى المزراحية إلى أداة متعدّدة الأدوار، تستخدم للدبلوماسية الموسيقيّة وللتواصل والتطبيع "الشعبي" مع العالم العربي من جهة، وللتعبير عن "القرب" بين إسرائيل ومحيطها، وتطبيع وأصلنة إسرائيل في الشرق بدلاً من أن تكون كياناً استعمارياً استيطانياً خارجياً من جهةٍ أخرى.

استندت الدراسة الحالية على مفاهيم تحليلية نظرية من حقول متعدّدة سوسيولوجية واقتصادية وسياسية، واستفادت من نظريات ما بعد الاستعمار لفهم تبدّلات مكانة ودور الموسيقى المزراحية، منطلقةً من أن الثقافة المزراحيّة ليست تشكيلة جامدة، بل متغيرة؛ حيث أنها أعادت موائمة وبناء أدواتها وتعابيرها مع التحوّلات الدراحيّة ليست تشكيلة وجزء من أدوات الداخلية والخارجية واستطاعت عبر ذلك أن تتحوّل إلى لاعبٍ محوريّ في الثقافة الإسرائيلية وجزء من أدوات المناورة السياسية والاجتماعية، حيث تلعب أحياناً دور ترسيخ الثقافة الصهيونية وتستأنف أحياناً على علاقات القوة والهيمنة.

#### **Abstract**

This study focuses on an in-depth analysis of the effects of the social and political economic changes that transformed the narrative towards Mizrahi music and its role in Israel's regional and global geopolitical spheres.

The study deals with the phenomena of Mizrahi music, its role, status, connection and contribution to the formation of the Israeli cultural scene since the establishment of Israel in 1948 until today. In particular, the study focuses on Mizrahi musical productions after the nineties, and analyzes their expressions, interpretations and meanings.

The study explores the shifts of Mizrahi music's role within the Israeli society. These shifts are reflected by the current prevalence, and popularity of the Mizrahi genre which was supposed to be eliminated in the first two decades of Israel's establishment for symbolizing a backward and primitive culture. Instead, Mizrahi music developed into an indicator of cultural pluralism and Israeli diversity. Furthermore, this study shows how Israel is currently appropriating Mizrahi music as part

of the Israeli cultural identity, and as a tool for public normalization, cultural diplomacy, and indigenization.

The study suggests that Mizrahi music thrived, due to internal political and social transformations, counting the ending of Mapai's hegemony, the dissolving of the Ashkenazi "socialist" power, and the increase of the Mizrahi electoral power, leading to the 1977 coup. Moreover, the technological transformation and the emergence of the cassette together with the subsequent transition to the neoliberal market cut down the governmental broadcasting monopoly and created new music spheres, and platforms.

On the exterior level, Mizrahi music was widely displayed as a result of Israel's regional relations, beginning with "Camp David accords' in 1978 down to the "Abraham Accords" in 2020. As a result of the peace process and as a means of normalization and indigenization, Mizrahi music became a multi-role instrument, used as a tool for musical diplomacy, communication and public normalization, and as a tool for expressing Israel's "closeness" and 'familiarity" to its geopolitical surrounding; localizing Israel as an indigenous province in the Mediterranean rather than being a foreign settler colonial entity.

This study is based on theoretical analytical concepts coming from multiple sociological, economical, and political fields, and postcolonial theories. Bearing in mind that Mizrahi culture is not a rigid static formation, rather, it is a dynamic and changing phenomena; as it has reconfigured and rebuilt its tools and expressions in link to internal and external transformations. Thus, it is being used as a powerful tool to represent Israel and its narrative sometimes, while other times its being used as a tool for protest and to challenge the Zionism hegemonic relations.

## الفصل الأول: المقدمة

يتابع الفصل الأول مقدمة البحث؛ والتي تستعرض السياق الاجتماعي والاقتصادي السياسي الذي بلور مكانة الموسيقى المزراحية في إسرائيل، وشكّل البيئة الثقافية للتعامل معها منذ لقاء المزراحيين الأول مع الصهيونية. يشمل الفصل أيضاً أهداف البحث، وفرضيته المركزية، وينتقل لعرض منهجية البحث وعينته، وأخيراً إلى أقسام البحث.

#### 1. المقدمة

"عندما جاء يهود الشرق الأوسط إلى إسرائيل، كانت آذانهم موجهة نحو ترددات الإيقاع الشرقية، كانوا جمهوراً مخلصاً لأساطير الموسيقى العربية.. أم كلثوم ومحمد عبد الوهاب وفريد الأطرش. ولكن كان يتم إسكات هذه الموسيقى لاعتبارها موسيقى العدو المنحطة مثل أي شيء شرقي"

ريتشل شابي: الكاتبة والصحفية المزراحية، من أصول عراقية (Shabi, 2009) .

نشأت الصهيونية ونمت في أوروبا الشرقية، وتأسست الدولة الإسرائيلية على أيدي مستوطنين من أصول أوروبية هدفوا إلى إنشاء دولة أوروبية في الشرق الأوسط. وبعد تأسيس دولة إسرائيل عام 1948، استفرد حزب مباي بعملية بلورة الثقافة الإسرائيلية وقيمها وخلق هيمنة شاملة، فأقام نظاماً سياسياً اشتراكياً يخدم تحقيق أهداف الدولة الاستعمارية الجديدة (Peled& Shafir, 2001; Aharoni, 1988). وعمل هذا النظام على بناء ثقافة مهيمنة تتّخذ من الثقافة الغربية وقيمها نموذجها المركزي (Peled& Shafir, 2001; Shohat, يأنّ الحاجة الديمغرافية الصهيونية تستدعي اتباع النهج الاشتراكي وإنشاء المؤسسات التعاونية لحركة الاستيطان العمالي لأنمّا كانت مناسبةً لاستيعاب الهجرات اليهودية الجماعية، وكذلك لتوظيف المهاجرين أنفسهم لخدمة أهداف المشروع الصهيوني. وبالتالي، عملت الدولة على فرض شروط على امتلاك اليهود للأراضي، بحيث تكون غير قابلة

للتداول. لم يكُن الغرض من اتباع هذا النهج هو احتكار العمل العبري فحسب، بل كانت أداةً لجذب المهاجرين وضمان عدم هجرتهم إلى دول أكثر رفاهية (Shafir, 2000). كانت الدولة على قناعة قوية بأنّ بناء الدولة والاستمرار بالتوسّع الاستيطاني لا يُمكن أن يتمّ عبر اتبّاع سياسة اقتصادية مبنيّة على حرية السوق، بل على العكس، كان هناك إيمان عميق عند هذا الحزب المهيمن بضرورة تشكيل القطاع العام للآلية التي تحرّك النشاط الاقتصادي (دليل اسرائيل، 537 - 538). وخلقت الصهيونية صورة "اليهودي الجديد" التي قطعت الجذور الثقافيّة للشتات، ورمزت إلى بداية جديدة لما اعتبروه "الوطن القديم" (–Ben ; 2000; Ben) الثقافيّة للشتات، عمرلنغ، 2011). وكان مجتمع اليشوف غير المتجانس، الذي جمع بين العديد من التقاليد الثقافية والعرقية في مجتمع المهاجرين. كان الالتزام بفكرة "أمة واحدة وثقافة واحدة" هو السائد، وتمّ ضبط الفن المؤدب والموسيقي على حدّ سواء نحو التعبير عن المكان الجديد (Nocke, 2006, 148).

فبعد تأسيس دولة إسرائيل عام 1948، كان معظم المستوطنين اليهود من أصول أوروبية، حيث بلغ عدد السكان اليهود في إسرائيل 650 ألف، وكانت الأغلبية العظمى منهم (85%) من "الأشكناز العلمانيين ممّن شاركوا في إقامة الدولة اليهودية "(اهروبي، 1998). وما بين 1948 و1954 هاجر إلى إسرائيل ما يقارب شاركوا في إقامة الدولة اليهودية "(اهروبي، 343،949 من أوروبا و372،031 من الدول العربية والاسلامية ممن أطلق عليهم لاحقاً الشرقيين /المزراحيم (كوهين، 2011). غيرت هذه الهجرات التشكيلة الديموغرافية في إسرائيل التي تحولت من مجتمع أشكنازي إلى مجتمع مقسوم إثنياً بين الشرقيين والأشكناز (اهروبي، 1998). وأسكنت الحكومة الإسرائيلية النسبة العظمى من المستوطنين المزراحيين في المناطق الطرفية المهمشة، والتي أطلق عليها مدن التطوير. كانت هذه المدن تعاني من الفقر ومعدلات البطالة العالية، وتم عزلها من قبل المجتمع السائد والمؤسسة الإسرائيلية (Picard, 2013;Yiftachel & Tzfadia, 2004). وكان عدم المساواة بين المناطق الطرفية والوسطى في إسرائيل ناتجاً جزئياً عن صراع عرق أساسي بين المزراحيين والأشكناز، فقد كان الأشكناز أكثر

قدرةً على الوصول إلى الموارد والسلطة والمناصب رفيعة المستوى، وكان لهم الدور الحاسم في تشكيل المعايير الثقافية والاجتماعية للدولة الإسرائيلية (Zemyonov & Lewin-Epstein, 2011;Yiftachel&). وعلى الرغم من تجاوز نسبة اليهود الشرقيين المستوطنين 50% من السكان، إلا أنّ الصوت المهيمن كان صوت اليهود الأشكناز، أمّا صوت اليهود المزراحيين فجرى إقصاؤه وإسكاته (,2019,712).

وتجكّى نظام الهيمنية لمباي في جميع نواحي الحياة بما فيها الصحافة والإعلام الذي سيطرت عليه واحتكرته الحكومة. أثّرت هذه السياسة على الموسيقى التي تعتبر ركيزةً مهمةً في تشكيل الثقافة ورموزها في المجتمع. فعملت الدولة الإسرائيلية على نزع شرعية الثقافة الشرقية عامةً، وإقصاء مظاهر الهوية والموسيقى الشرقية التي جلبها اليهود المزراحيون (Oppenheimer, 2021; Perelson, 1998). وقد كانت محطات الإذاعة الرسمية ومساحات المجال العام الإسرائيلي التابعة للحكومة مغلقةً أمام الموسيقيين الشرقيين وترفض إذاعة الأغاني الشرقية (شطريت, 2021; Perelson, 1998). بذلك، أدرك الموسيقيون المزراحيون أنّه لا مكان لأساليبهم الموسيقية الشرقية وأغانيهم العربية في الثقافة الإسرائيلية الأشكنازية، والتي كانت المختلفة على الخصائص الأوروبية داعيةً إلى إحياء اللغة العبرية كجزءٍ من سياسة "بوتقة الصهر" ( Karkabi, ).

في سنوات السبعينيّات، ومع تصدّع الهيمنة الأشكنازية التي قادها حزب مباي وتصعيد النضال الشرقي الذي وصل ذروته في احتجاجات حركة الفهود السود، بدأت الإنتاجات الموسيقية لليهود الشرقيين بالازدهار، والتي أطلق عليها "الموسيقى المزراحية" (Karkabi& Erez, 2019, 305). ومنذ منتصف الثمانينيّات، استفادت النخب الاقتصادية في إسرائيل من التحوّلات الاقتصادية العميقة متعدّدة الخطوات التي أعادت صياغة الاقتصاد الإسرائيلي من أصوله المتمحورة حول الدولة إلى اقتصادٍ أكثر نيوليبراليةً وذي توجهٍ عالميّ ( Shafi, 2000).

رافق هذا التحوّل تغيير نوعي في الموقف من الموسيقي المزراحية التي أصبحت في الثمانينيّات، ثمّ التسعينيّات، جزءاً من المشهد الموسيقي الإسرائيلي، غير أنّ التعامل معها ظلّ متناقضاً ويحمل دلالاتٍ متضاربة ما بين القبول والقبول الحذر حتّى الرفض الكامل. انعكس هذا التوتر في تسميتها بـ (Muziqa Yam Tikhonit) "موسيقي البحر المتوسط" (Nocke, 2006; Regev & Seroussi, 2004) كجزء من محاولة هضمها بإعطائها وصفاً أوسع من "موسيقي عربية أو شرقية". وعلى الرغم من العلاقة المتناقضة؛ شهد العقد الأخير رواجاً لأنماط جديدةٍ تنضوي تحت مظلة "موسيقى حوض البحر المتوسط" الواسعة، لتصبح الموسيقى الشرقية الشعبية والغناء باللغة العربية ظاهرةً في المجتمع الإسرائيلي (Karkabi& Erez, 2019, 289). في ضوء هذه التقلّبات والتحوّلات، وما رافقها من توترٍ وتناقضات، يسعى البحث إلى الإجابة عن الأسئلة التالية: ما هي التحوّلات والتغيّرات التي مرّت بما الموسيقي الشرقية؟ كيف انتقلت الموسيقي الشرقية من المحو والإقصاء في عقود الدولة الأولى، نحو الرواج والانتشار في العقود الأخيرة؟ وما علاقة هذه الظاهرة بالتحوّلات السياسية والاجتماعية والاقتصادية؟ بالإضافة إلى ذلك، يستكشف البحث معمّقاً متى وكيف انزاحت الدولة الإسرائيلية من سياسات نزع شرعية الموسيقي الشرقية واعتبارها دلالةً على التخلّف والانحطاط نحو سياسات تعزيز الإنتاجات الموسيقية الشرقية، وحضورها في ثقافتها "الرسمية"، فضلاً عن استكشاف أدوار الموسيقي المزراحية واستخدامها في المسابقات الدولية والمحطّات الإذاعية والتلفزيونية الأساسية.

## 2. أهداف البحث

يهدف هذا البحث إلى دراسة مكانة الموسيقى الشرقية في إسرائيل ويتابع أسباب تحول مكانتها من مركب غير مرغوبٍ فيه ومقصيّ من الهوية القومية "الصهيونية" الجماعية إلى جزءٍ مهم من الموسيقى الشعبية الإسرائيلية، محلّلاً هذا التحوّل ومستكشفاً علاقته بالتغيّرات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية في إسرائيل. كما ويستكشف البحث أدوار الموسيقة المزراحية منذ التسعينيات واستخداماتها ضمن الثقافة الإسرائيلية.

### 3. فرضيّة البحث المركزيّة

يفترض البحث أنّ التحوّل في مكانة الموسيقي المزراحية وانتقالها من المحو إلى الرواج مرتبط بالتحوّلات الاجتماعيّة والسياسيّة والاقتصادية التي تخمرت وتكثفت في السبعينيات وبداية الثمانينيات. ارتبطت هذه العوامل أولاً في زعزعة هيمنة حزب مباي وتآكل سطوته مقابل زيادة قوّة الشرقيين الانتخابية التي أسهمت في انقلاب 1977، وثانياً ظهور "الكاسيت" الذي ساهم في كسر احتكار محطات الراديو الرسميّة وسمح للموسيقي الشرقية بإيجاد مساحات بديلة للانتشار، وثالثاً التحوّل إلى السوق النيوليبرالية وما رافقها من ظهور محطاتٍ موسيقيّة متنوعة ما أدى إلى فتح مساحاتٍ جديدة لنشر الموسيقي المزراحية.

انعكس التغيير في مكانة الموسيقى المزراحيّة كما يحاجج البحث على الدور "السياسي" لها في محطات "توقيع اتفاقات التسوية/السلام/التطبيع"، وتحوّلت الموسيقى المزراحية إلى أداةٍ متعدّدة الأدوار تستخدم للدبلوماسية الموسيقيّة وللتواصل والتطبيع "الشعبي" مع العالم العربي من جهة، وللتعبير عن "القرب" بين إسرائيل ومحيطها من جهة أخرى. على ضوء هذه التحوّلات، تغيّرت مكانة الموسيقى الشرقية من مؤشرٍ للتخلّف يتوجب حجبه إلى مصدر قوةٍ استعماريّ ورافعة دبلوماسية تلعب دوراً في "تطبيع إسرائيل وأصلنتها في الشرق".

#### 4. منهجيّة البحث

يعتمد البحث منهجية البحث الكيفي وذلك بهدف الوصول إلى فهم أعمق والاقتراب من ظاهرة الموسيقى المزراحية في إسرائيل. على خلاف الطرق البحثية الكمّية، يركّز البحث الكيفي على المعاني والدوافع التي تكمن وراء الرموز الثقافية والتجارب الشخصية والظواهر، بهدف الوصول إلى الفهم التفصيلي للعمليات في العالم الاجتماعي. فالبحث الكيفي يركّز على فهم العمليات والخبرات والمعاني التي يعطيها الناس للأشياء (Kalof).

البحث الكيفي متعدد التخصصات والأساليب ويعتمد على التأويل، ويدرس العلاقات بين الفئات التي هي نفسها عرضة للتغيير في عملية البحث (Aspers, 2020). ولا يركز فقط على الطبيعة الموضوعية للسلوك ولكن أيضًا على معانيه الشخصية: حسابات الأفراد لمواقفهم ودوافعهم وسلوكهم، إضافةً إلى الأحداث والمواقف. ما يفعل ويقول الناس في الأماكن والسياقات الاجتماعية والزمنية (Aspers, 2020).

يدرس ويحلل هذا البحث ظاهرة الموسيقى المزراحية، عبر مجموعة من الخطوات التي تتذبذب ما بين النظرية والأدلة وتحليل المصادر الأولية والثانوية بمدف الوصول إلى النتائج. ويستخدم أسلوب تحليل الخطاب الموسيقي الذي يتضمن النظر إلى الجوانب الاجتماعية واللغوية والنفسية والبصرية والإيمائية والطقسية والتقنية والتاريخية والموسيقية. وفي إطار تحليل الخطاب النقدي، يمكن تفسير الخطاب الموسيقي على أنه ممارسة اجتماعية؛ فهو يشير إلى وسائل محددة لتمثيل جوانب من المجال الاجتماعي الموسيقي الموسيقي (Aleshinskaya, 2013).

#### العينة

يدرس هذا البحث عينة من الانتاجات الموسيقية المزراحية ويحللها من جانب "العلاقات الاجتماعية" و "السياق الاجتماعي" و "النص" وتحليل الأغاني بمركبها البصري والموسيقي للّحن والكلام المستخدم. يتتبّع البحث مكانة الموسيقي المزراحية، ومستوى انتشارها منذ تأسيس دولة إسرائيل حتى اليوم، بالتركيز على الانتاجات الموسيقية بعد منذ سنوات التسعينات، بسبب ما شهدته هذه الفترة من اتساع وانتشار، وحتى العام 2022 لتبيان ما شهدته هذه الفترة من تحولات في دور الموسيقى المزراحية وعلاقة هذا التحوّل بعقد اتفاقيات أبراهام عام شهدته هذه الفترة من يتبتّع البحث السياسات والبرامج الحكومية الداعمة لهذه الإنتاجات وتوظيفها، ويرصد الأغاني المنشورة على موقع (Youtube) ووسائل التواصل الاجتماعي.

يركز البحث على عينة من الانتاجات الموسيقية المزراحية بمدف الاقتراب من وفهم التحول في مكانة الموسيقى المزراحية في إسرائيل كجزء من الثقافة المزراحية بشكلٍ خاص والثقافة الإسرائيلية في نطاقها الأوسع. تشمل هذه المزراحية في إسرائيل كجزء من الثقافة المزراحية مغنيين) ويصنف البحث هذه الإنتاجات ضمن ثلاثة أنماط، وهي:

أولاً، الإثني-نوستالجي، الذي يعبّر عن الحنين إلى الماضي والأصول العربية (المغنية شيران، فرقة يمن بلوز، المغني زئيف يحزقيل). وثانياً، الموسيقى النقدية الاحتجاجية (رون بيريتز، المغني والشاعر يوسي تسباري، وفرقة WA، ألبوم بيتي في راسي). وثالثاً، الموسيقى المشتركة بين المزراحيين والعرب (أغنية السلام بين الجيران، أهلا بيك. وفرقة أوركسترا النور، وأوركسترا أسدود، المغنية نركيس).

يشمل تحليل الأغاني في البحث رصد تفاعل المتلقين على موقع (YouTube) مع الأغاني وردود فعلهم، بالإضافة إلى تنبّع المقابلات المتوفّرة مع المغنيين المزراحيين الذين يقعون ضمن عينة البحث. ينظر البحث إلى الموسيقى كجزء من الرواية الجمعيّة والثقافية للشعوب والفئات الاجتماعية المختلفة التي لا يمكن فهمها بشكل صحيح إلا كممارسة اجتماعية يتم تحليلها من خلال البحث في التاريخ والقيم والاتفاقيات والمؤسسات التي تنتجها (Cross, 2003).

### 5. أقسام البحث

ينقسم البحث إلى خمسة فصول بالإضافة إلى الملخص والخاتمة. يعرض الفصل الأول المقدمة وأهداف البحث وفرضيته المركزية وأقسامه. فيما يعرض الفصل الثاني مراجعة الأدبيّات والإطار النظريّ. ويستكشف الفصل الثالث العوامل والأسباب التي أدّت إلى ازدهار الموسيقى المزراحية وعلاقتها مع التحوّلات السياسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة في إسرائيل. ويحلل الفصل الرابع أهم الإنتاجات الموسيقيّة المزراحية منذ سنوات التسعينيات ويؤطرها ضمن ثلاثة أنماط: 1- الموسيقى المشتركة، 2: الموسيقى الإثني نوستالجي، 3: الموسيقى الاحتجاجية. أمّا الفصل الخامس، فيستنتج استخدامات الموسيقى المزراحية بعد أن أصبحت جزءاً من الموسيقى الإسرائيلية الشعبية، وعلاقة ذلك مع تحوّلها من موسيقى "الآخر" إلى اعتبارها جزءاً من نسيج بحر متوسطيّ أوسع، وأصلنتها ذلك مع تحوّلها من موسيقى "الآخر" إلى اعتبارها جزءاً من نسيج بحر متوسطيّ أوسع، وأصلنتها (indigenization) أيّ إذابة الثنائية بين المستَعمِر والأصلاني، حيث يهدف المستوطنون إلى امتلاك الأرض

كشعوب أصلية (Viracini, 2013)، واستخدامها كأداة من أدوات الديبلوماسية السياسية في فلسطين خاصةً، وفي الشرق عامة. وأخيراً، الاستنتاجات والخاتمة

# الفصل الثاني: مراجعة الأدبيّات والإطار النظريّ

يستعرض هذا الفصل أهم المقاربات التي تناولت موضوع الشرقيين وعلاقتهم بالصهيونية ومكانتهم بإسرائيل، ثم ينتقل إلى تأطير ثقافة المزراحيين وإنتاجاتهم الموسيقية ضمن الثقافة الإسرائيلية.

### 1. مكانة المزراحيين في إسرائيل:

حظيَ موضوع اليهود الشرقيين ومكانتهم في إسرائيل، وضمن المشروع الصهيوني ككل، باهتمام واسع، ويمكن الإشارة الى ثلاث مقاربات مركزية في تناول موضوع الشرقيين: المقاربة ما بعد الاستعمارية، والتي تعاملت مع اليهود الشرقيين باعتبارهم "عرباً" تمّ استعمارهم وهم ضحايا للمشروع الصهيوني. والمقاربة الثانية التي رأتهم كجزء لا يتجزأ من المشروع الاستعماري ومقابل هاتين المقاربتين اللتين تنضفرا في ثنائيّات أشكنازي ومزراحي ومسيطر ومسيطر عليه، تمّ طرح مقاربة ثالثة وهي "الفضاء الثالث" التي تعتمد على تنظير هومي بابا، والتي طبقها بعض الباحثين لفهم حالة المزراحيين في إسرائيل.

## 1.1 المزراحيون كضحايا للمشروع الصهيويي

ترى "إيلا شوحط" في مقالة "السفارديم في إسرائيل: الصهيونية من وجهة نظر ضحاياها اليهود"، أنّ النتائج السلبيّة للصهيونية لم تؤثّر على الفلسطينيين فحسب، ولكنّها أثّرت على اليهود السفارديم أيضاً، وتُبيّن أنّ الإنكار الصهيوني للشرق العربي والفلسطيني هو أيضاً إنكار لليهود الشرقيّين، الذين تعرضوا للاضطهاد بطرق وحشيّة لكن أقلّ وضوحاً، حيث تمّ إنكارهم وجرى كتم صوتهم في إسرائيل. بدورها، تقترح "شوحط" تقسيم مواطنين إسرائيل ضمن إطار عالم أوّل (غرب) مقابل دول عالم ثالث (شرق). حيث شكّل اليهود الأوروبيون نخبة

العالم الأول، ومارسوا الاضطهاد ضد الفلسطينيين واليهود السفارديم من العالم الثالث، والذين يشكّلون من وجهة نظر الباحثة أمّة شبه مستعمَرة داخل دولة (Shohat, 1988, 1-35).

وتؤكد "شوحط" في مقالةٍ حديثة لها، بعنوان "إعادة النظر في انقسام تشكيل العربي/اليهودي"، على تقسيمة الشرق والغرب مجادلةً بأنّ النظرة النقدية للتقسيم الاستشراقيّ (التي تتجاوز سؤال العربي مقابل اليهودي) تحدّد المعجم القومي الثابت، والذي يفترض بأنّه من غير الممكن التوفيق بين العربي واليهودي. إذ تعيق أصلانيّة اليهودي الشرقي في الشرق اتجاه "ما بعد التنوير"، الذي "رفع" من مكانة يهود أوروبا ودمجهم في النموذج المستشرق/الأبيض؛ بالتالي، أصبحت أصلانيّة اليهودي الشرقي زائدةً عن الحاجة، ولا يُمكن احتواؤها داخل التقسيم السائد (Shohat, 2020, 46). وتضيف "شوحط" به "أنّ التأكيد على عروبة العربي اليهودي كتصنيفٍ موحد، بدلاً من إخفاء وجودها، يزعزع رواية الصهيونية بوجود العرق الوطني اليهودي" (, Shohat الشرقيون، Shohat). تحادل "شوحط" أيضاً بأنّه على الرغم من المضايقات الرسميّة التي يتعرّض لها اليهود الشرقيون، ولا أنّ المقاومة السفاردية كانت دائماً حاضرة، ولكنّها متحوّلة وذات أشكالٍ تنظيميّة متغيّرة (, 1988, 1–35).

تعبّر قصيدة "عربيّتي خرساء" (Behar, 2017) للشاعر المزراحي ألموغ بيهار، وهو من أصول عراقية تركية وألمانية، عن حالة القمع التي خبرها الشرقي من قبل المؤسسة الأشكنازية وفيها:

"عربيتي خرساء /مخنوقة في الحلق، تسبّ نفسها/عربيتي متحجّرة/تتظاهر بهدوء بأخّا عبرية/ وتحمس لأصدقائها، كلّما قرع أحدهم بابها/ "أهلاً، أهلاً وسهلاً"/ وكلّما مرّ بها شرطي في الشارع، /فتُخرِجُ بطاقة الهوية وتقول/ "أنا من اليهود".

وعن العلاقة بين الصهيونية كحركة استعمارية والشرقيين، كتب "يهودا شنهاف" في كتاب "العرب اليهود"، عن كيفية تحوّل اليهود المزراحيين من كونهم جزءاً من العالم العربي إلى جزءٍ من المجتمع اليهودي غير العربي. في إطاره كشف عن التناقض في سياسات الدولة الإسرائيلية؛ التي كانت تعمل على نبذ ومحو هوية المزراحيين العربية من

جهة، وتستخدمهم كأدواتٍ في المخابرات الإسرائيلية لاختراق المجتمعات العربية التي كانوا قريبين منها ويتحدّثون لغتها، من جهةٍ أخرى. ويوضح "شنهاف" دور المزراحيّين في المشروع الاستعماري وتعرّضهم لنزع العروبة، وتعاونهم مع مشروع "التحديث" الإسرائيلي، حيث كانت ذواقم خاضعةً للذاكرة الجمعية الإسرائيلية وحُبسَت في الذاكرة الوطنية الصهيونية، التي كانت تسرد تاريخ اليهود أوروبيّي المنشأ. يستخدم "شنهاف" مصطلح "اليهود العرب" كنوعٍ من الاحتجاج على التصنيف الصهيونيّ الذي يفرض استحالة الدمج بين الهوية العربيّة والهوية اليهوديّة، مع الإشارة إلى أنّ هذا التصنيف أيّ اليهود العرب قد لا يكون طبيعيّاً أو متناسقاً أو متماسكاً بالضرورة، فقد كان تصنيفاً قصير الأمد بسبب الظروف التاريخية، لا سيّما ظهور القوميّتين اليهودية والعربية كقوميّتين منفصلتين. يبيّن "شنهاف" بأنّ المشاريع الاستعمارية لم تكُن مجرّد ظواهر سياسيّة أو عسكرية، بل كانت أيضاً مشاريع تفكيك وبناء للهويات الإثنية؛ إذ يحوّل الاستعمار لغة الأشخاص وعلاقاتم وانتماءاتم وولاءاتم إلى موضوعاتٍ قابلة للتشكيل، ثمّا يؤثر على كيفية إعادة إنتاج الهويات الاجتماعيّة ( Shenhav, ).

تندرج الأدبيات الآنف ذكرها ضمن المدرسة الما بعد استعمارية، مستندةً إلى أفكار "فرانتز فانون" الذي يعتمد على تصنيف المستعمر/ المستعمر/ المستعمر مجادلاً بأنّه عند احتلال المستوطن الأبيض لدولة ما، يعمل على فرض قيمه وعاداته الخاصة على سكّانها من خلال اللغة، ويجبرهم على استخدام لغته بحدف تغيير الطريقة التي يرى السكان الأصليون فيها أنفسهم وعلاقاتهم مع بيئتهم ليفقدوا جزءاً من تراثهم وتقاليدهم ويكتسبوا طرق المستوطنين في التصرّف والتفكير. يحاجج "فانون" بأنّ اللغة أداة حاسمة لفرض الهيمنة على الكونية العقلية للشعوب المستعمرة (Shakib, 2011, 117-121)، معتبراً بأنّ الأفراد من الشعوب الأصلية المتبنّين لثقافة ولغة المستعمر يصبحون معادين لها، ويسعون للعودة إلى جذورهم وثقافتهم الأصلية، كما يصبحون أكثر الفئات الاجتماعية انعزالاً واغتراباً عن الذات؛ لأخم منفصلون بشكلٍ كبير عن فكرهم ولأنّ وعيهم بات مقترناً بثقافةٍ غريبةٍ عنهم. تدريجياً، يتعرّض بعض الأشخاص إلى الصحوة الفظّة، ويدركون أنّه على الرغم من سعيهم إلى تبنيّ طرق التفكير تدريجياً، يتعرّض بعض الأشخاص إلى الصحوة الفظّة، ويدركون أنّه على الرغم من سعيهم إلى تبنيّ طرق التفكير

والسلوك الأوروبية، فإنّ الأوروبي لا يتقبّلهم كأعضاء كاملين ومتساويين، وبذلك يدركون وجود حدودٍ عرقية محددة للاستيعاب اللغوي والثقافي. هذا الإدراك يدفعهم إلى محاولة الهروب من سجن اللغة والثقافة الأوروبية. غير أنّ الكفاح من أجل التحرر من الاستعباد العقلي الأوروبي يدفعهم ببساطة إلى مستوى آخر من الاغتراب والذي يسمّيه "فانون" "الاغتراب الفكري". وفي ظلّ هذا الرفض العدائي للاستيعاب اللغوي والثقافي الأوروبي، ينخرطون في بحثٍ متحمّس عن العودة إلى جذورهم وإلى اللغات والثقافات الأصليّة التي ينظرون إليها بنظرةٍ رومانسيّة باستمرار، ويأتي كلّ ذلك ضمن محاولة شرعنة أصالتهم (350–356 ,350).

### 1.2 الشرقيون شركاء في الصهيونية:

ينظر الخطاب الصهبوني الرسمي إلى "الشرخ الإثني" بين الأشكناز والمزراحيين في إسرائيل باعتباره ظاهرةً يهودية داخلية لا علاقة لها بالصراع القومي الدائر بين اليهود والفلسطينيين. ويسوّق الأمة اليهودية كأمةٍ موحّدة تمتاز بوحدتما المتراصة. وبالتالي، فإنّ النقاش حول العلاقة القائمة بين الشرقيين والأشكناز ينفصل عن النقاش الذي يتطرّق إلى العلاقات السائدة بين اليهود والفلسطينيين، إذ يتمّ النظر إليهما كمستويين متوازيين لا يلتقيان على الإطلاق. وقد عملت المنظمة العالمية لليهود من البلاد العربية على تكريس هذا الطرح، وكانت طرفاً فاعلاً على الساحة القومية التي عملت على نزع شرعية الخطاب الإثني لصالح خطاب القومية اليهودية (شنهاف، 2016). يشير يهودا شنهاف في كتاب اليهود العرب إلى أنّ الموقف الصهبوني الرسمي بدأ بالاهتمام بيهود الدول العربية بعد يشير يهودا ألقيادة اليهودية حجم المحرقة ضدّ اليهود في أوروبا، فأصبحوا ينظرون إلى اليهود العرب على أخّم احتياطي سكاني رئيسي من شأنه ترجيح كفّة التوازن الديمغرافي في فلسطين لصالح اليهود. هذ الأسباب دفعت قادة الصهبونية للعمل على "صهبنة" اليهود العرب. فقد اعتبرت الحكومة الإسرائيلية أنّ الهوية اليهودية والهوبة الصهبونية بصورة تلقائية. الصهبونية هوية واحدة لا تنفصم، وبأنّ الإثنية اليهودية لليهود العرب تعني اعتناقهم الصهبونية بصورة تلقائية. اليهود العرب علي "انقاذ"، أنقذت من خلاله الصهبونية "اليهود ووصفت الصهبونية عملية جلب اليهود الشرقيين إلى إسرائيل بعملية "إنقاذ"، أنقذت من خلاله الصهبونية "اليهود

المضطهدين الذين دفعهم الحنين لوطنهم القديم الهجرة إلى إسرائيل". حتى أنّ الحكومة الإسرائيلية تتذرع بالظلم والاضطهاد الذي أوقعته الحكومات العربية على اليهود لكي تسوّغ رفضها تعويض اللاجئين الفلسطينيين، وتعتبر أنّ "خروج الفلسطينيين" من بيوتهم عام 1948 هو تبادل سكاني مع اليهود الذين هاجروا من الدول العربية إلى إسرائيل، وذلك بحدف تبرئة الحكومة نفسها، وبصورة شرعية، من المسؤولية (شنهاف، 2016).

وقد لعبت بعض الشخصيات المزراحية السياسية دوراً في ترسيخ خطاب المؤسسة الصهيونية، على غرار المنظمة العالمية لليهود من البلاد العربية، مثل "إسحاق نافون" ذي الأصول المزراحية، والذي انضمّ إلى حركة "بيتار" المتطرّفة قبل تأسيس دولة إسرائيل عندما كان يبلغ من العمر 12 عاماً، لينضمّ بعدها إلى الأرغون، ثمّ إلى عصابة الهاغاناة عندما بلغ من العمر 18 عاماً، وبالتحديد في وحدة المخابرات العربية عام 1946 وحتّى تأسيس دولة إسرائيل عام 1948، وقد انتُخب "نافون" عام 1978 رئيساً خامساً لدولة إسرائيل (Bachar, 2011). كما وتؤكّد الأصوات المزراحية الرسمية على دور المزراحيين في الصهيونية، وتسعى إلى تعزيز الرواية المزراحية كجزءٍ من التاريخ الإسرائيلي الصهيوني الأوسع، ومن الأمثلة على ذلك لجنة بيطون، التي عيّنها وزير التعليم الإسرائيلي السابق "نفتالي بينيت" في عام 2016، لإصدار تقرير يهدف إلى تعزيز تمثيل ثقافة اليهود الشرقيين وتاريخهم في مناهج التعليم الإسرائيلي الرسمي وتعزيز لواء التراث الشرقي. أثار التقرير نقاشاً حول مكانة الشرقيين في المشروع الصهيوني وموقعهم في تشكيل ثقافة المجتمع الإسرائيلي، وتقاطعت الأهداف السياسية والثقافية لدي النخب الشرقية بما يخصّ التقرير. فبينما اعتبره البعض وسيلةً لإعادة الاعتبار للثقافة الشرقية في المجال العام، رأى آخرون التقرير كأداةٍ لإعاقة هيمنة النخب الأشكنازية السياسية. كما هدف التقرير لتعزيز التوازن في السرديّة الإسرائيلية، التي قد تنقل الأدب الشرقيّ من مكانته المقاومة والناقدة لنخب الأشكناز إلى مركز الحياة الثقافيّة والأدبيّة الإسرائيلية. جاء تقرير "بيطون" في سياق الصراع الثقافي الذي قادته وزيرة الثقافة الإسرائيلية السابقة ذات الأصول الشرقية "ميري ريغيف"، والتي سعت لإدخال الثقافة الشرقية إلى مركز المشهد الثقافي الإسرائيلي، وتحقيق ما سمّته "العدالة الثقافية" (مصطفى، 2016).

### 1.3 الفضاء الثالث

من أجل تجاوز الثنائية ما بين مكانة المزراحي كضحية أو كجزءٍ من البناء الاستعماري؛ حلّل بعض الباحثين من أجل تعمل الفضاء الثالث. جاء هذا المفهوم في كتاب "موقع الثقافة" للباحث "هومي بابا" الذي يؤكّد فيه على الحاجة إلى التفكير فيما وراء السرديّات الأصلية والتقسيمات الهويّاتية الثابتة، وما هو داخل أو خارج هويّةٍ محدّدة. إذ يبني "بابا" دراسته على ما هو أبعد أو وراء الهوية المحددة، ليخرج بتصنيفٍ هويايّ أكثر تعقيداً لما بعد خطاب الأصلانية، ويقترح التركيز على تلك اللحظات أو العمليات التي تعبّر عن الاختلافات الثقافية. يجادل "بابا" بأنّ هذه المساحات الهوياتيّة التي تخلق الحيّز الثالث — أو هويات الما بين - تخلق أيضاً هوياتٍ فرديّة أو جماعيّة جديدة (Bhabha, 1994).

يستخدم الباحثان "أورن يفتاحئيل" و"إيريز تصفاديا" نظرية الفضاء الثالث لتحليل مكانة اليهود المزراحيم في السرائيل في دراسة "ما بين الهوامش و"الفضاء الثالث": هوية المزراحيم في مدن التطوير الإسرائيلية". تركّز الدراسة على مكانة وهوية المزراحيين في مدن التطوير، مع التركيز على الجوانب الرئيسيّة للهوية الجمعيّة، مروراً بدور الدولة المهيمنة والتقاليد الثقافية والتقسيم الطبقي العرقي، فضلاً عن التحوّلات بين الأجيال. يجادل الباحثان بأنّ استيطان المزراحيين في مدن التطوير أدّى إلى خلق "هوية محاصرة" نتجت عن سياسات الدولة التمييزية والإدماج الجزئيّ للمزراحيين في ظلّ استمرار التوترات اليهودية العربية، وتعميق التقسيم الطبقي والاجتماعي والاقتصادي. الأمر الذي أدّى إلى تكوين هوية المزراحيين كمنطقةٍ رماديّة ما بين الشمولية والإقصاء، أو ما أطلق عليه الباحث "هومي بابا" الفضاء الثالث (Yiftachel, 2004, 204).

في هذا السياق، تبحث "جيولا دانييلي" مكانة اليهود المزراحيين من عدسة الفضاء الثالث، في دراستها "اليهود الشرقيون والسياق الاستعماري الاستيطاني الصهيوني: بين الاحتواء والنضال". تمدف الدراسة إلى تحليل فئة "الوسطية" للمزراحيين كانوا جزءاً من منطلقٍ مفاده أنّ غالبية المزراحيين كانوا جزءاً من

الاستعمار الاستيطاني الصهيوني، وكانوا في الوقت نفسه مهمَّشين من التيار الصهيوني السائد بقيادة البيض الاشكناز (Daniele, 2020).

عبر عن الهوية البينينة الشاعر المزراحي من أصول مغربية "إيريز بوتون"، والذي عرف بلقب "أب الشعر المزراحي في إسرائيل" (Schely, 2019) في قصيدته "ملخص حوار" التي جاء فيها :"أنا لستُ هذا ولا ذاك / {...} أنا واقعٌ بين الدوائر/ ضائعٌ في صوت مزيج الألحان".

أمّا الشاعرة المزراحية الشابة "عدي كيسار"، وهي من أصول يمينة ومؤسّسة مجموعة "عرص بويتيكا" الشعرية، فكتبت (Keissar, 2016):

يعتقد الناس أحياناً أنّنا عرب/ وهم يهود؟/كلمات ابن أخي تجعل قطعان الطيور تطير في جسدي/ تتمزّق أوعيتي الدموية في هذه الاضطرابات/ وأريد أن أخبره عن جدّتي شمعة/ والعم موسى والعم داوود والعم عوض/ لكنّه في السادسة من عمره أصبح لديه/ الجدة زيونا/ الجدة يافا/ والكثير من الأعمام/ والخوف والحرب/ نالها كهدية/ من الدولة".

يتبتى هذا البحث موقف "شنهاف" الذي يبيّن كيفية انخراط اليهود المزراحيّين في المشروع الصهيوني الذي عمل على نزع عروبتهم، مرتكزاً على قاعدة أنّ العرق هو بناء اجتماعي يعيد الاستعمار تشكيله بما يتناسب مع أهدافه. لكنّ التركيز على العرق الأبيض كمحدّدٍ أساسيّ للمستوطن، كما جاء في طرح "فانون"، غير مناسب في سياق اليهود المزراحيين؛ لأنّ المكانة العرقية لليهود ذي الأصول العربية داخل المؤسسة الصهيونية لا تتناسب مع البنية الاستعمارية كآليّةٍ عرقيّة واحدة ومستقرّة، وهم عرقيّاً قريبون من العرب (Kotef, & Evri) مع البنية الاستعمارية كآليّةٍ عرقيّة واحدة ومستقرّة، وهم عرقيّاً قريبون من العرب (الإسرائيلي على الدين، وليس على ثنائية الشرق والغرب كما جاء في طرح "شوحط". لذلك، يُمكن القول إنّ هذه التقسيمة الجامدة التي تعتمد على الموقع غير المستقرّ في الانقسام العرقي بين الشرق والغرب قد تشكّل خطّاً فاصلاً غير دقيق لتفسير موقع المزراحيين في إسرائيل (Kotef & Evri, 2020).

وينتقد البحث ويشكّك بنظرية الفضاء الثالث كقاعدةٍ ثابتة لتحليل مكانة اليهود المزراحيين في إسرائيل، فيرتكز البحث على تقسيمة المستّعمر المستّعمر التي في حالة إسرائيل تستند إلى الدين وليس العرق الأبيض. وبالتالي، لا يُمكن اعتبار اليهود الشرقيين في منطقةٍ رماديّة في هذه التقسيمة، لا سيّما أنّ الحراكات المناهضة للدولة كانت حراكاتٍ تطالب بالاندماج والمساواة مع النخبة الأشكنازية. قد تكون المنطقة الرمادية بالنسبة للمزراحيّين مؤقتة، ولكن لا يُمكن اعتمادها كخانةٍ تصنيفيّة ثابتة. فعلى الرغم من الفجوة الطبقيّة على المستوى الاجتماعي بين المزراحيين والأشكناز، إلا أنّ اللامساواة تندرج تحت حرب المواقع داخل المجتمع الإسرائيلي، الأمر الذي لا يمسّ أو يغيّر من موقعهم الثابت في تقسيمة المستعمر/ المستعمر، وسرعان ما يتمّ احتواء الشرقيّين في الدولة الإسرائيلية فور إثبات ولائهم للمشروع القومي الصهيوني كولاءٍ أساسيّ يسبق ولاءهم لثقافتهم العربية، ممّا يجعلهم شركاء أو جنوداً يتمّ توظيف ثقافتهم العربية في خدمة مشروع الاستعمار الاستيطاني لدولة إسرائيل.

يمل هذا البحث مكانة المزراحيين كجزء من الاستعمار الاستيطاني الذي ميّزه "باتريك وولف" بكونه بناءً وليس حدثاً، وهدفه هو محو السكان الأصليين واستبدالهم بمستوطنين من خارج الحيز الجغرافي للمُستعمّرة. يبيّن "وولف" بأنّ سياسات الاستعمار الاستيطاني تمتد ما بين محو السكان الأصليين وثقافتهم وما بين سياسات الدمج (Wolfe, 2002). ويميّز "لورينزو فيراتشيني" الاستعمار الاستيطاني عن الاستعمار الكلاسيكي، بكون الأول يهدف إلى أن يحلّ ذاته، بمعنى أنّ الاستعمار الاستيطاني يهدف إلى إذابة الثنائية بين المستوطن والأصلاني، فالاستعمار الاستيطاني ينجح عندما يصبح وجوده طبيعياً ولا يعدّ استعماراً (-24 (Active indigenization) عنصر حاسم في نجاح الاستعمار الاستيطاني، فالأصلنة ضرورية لجعل مطالب المستوطنين شرعية، وبالتالي يهدف المستوطنون إلى المستوطنون يتوقف عن كونه المتلاك الأرض كشعوب أصلية (Viracini, 2013). كما ويجادل رائف زريق بأنّ المستوطن يتوقف عن كونه (Zreik 2016, p. 356).

## 2. مكانة الثقافة الشرقية: الهيمنة وصراعات الهوية

يعرف "كليفورد غيرتز" الثقافة بأنمّا الشبكات التي ينتجها الإنسان بنفسه حول نفسه (Geertz, 2000)، استناداً إلى "ماكس فيبر" الذي يرى أنّ الإنسان هو حيوان عالق في شبكاتٍ من المعاني التي نسجها حول نفسه. يرى "غيرتز" أنّ الثقافة هي تلك الشبكات (Geertz, 2000, 5)؛ فهي ليست خاصةً أو مخفيّة بالنسبة للأفراد، إنمّا متجسدة في الرموز العامة (Hoskins, 2015).

ويستخدم "باروخ كيمرلنغ" مفهوم الهيمنة لتحليل علاقات القوة في الثقافة الاسرائيلية، وبالاستناد إلى غرامشي فإن الهيمنة هي امتلاك شريحة من السكان سلطة روحية وتأثيراً حاسماً والسير في المقدّمة (كقدوة) في حياة الشعب. ويبيّن أنّ الدولة اليهودية كانت مستعدّةً بكلّ مؤسساتها لإنشاء نظام الهيمنة، حيث كانت المهمّة الأساسيّة للدولة خلق نظام ومجتمع يهيّئان المجال لاستيعاب هجرة جاعية وغير انتقائية، من دون التسبّب بزعزعة وتغيير نظامها السياسي والاقتصادي والثقافي (كيمرلينغ، 2011). فقد تشكّل النظام السياسي والاقتصادي في إسرائيل خلال فترة اليشوف، وكان الرواد الأوائل، ومن بينهم قادة حزب مباي، هم القادة المستقبلين للدولة الجديدة، والذين كانوا يطمحون بدورهم إلى تحرير المستوطنين اليهود من عقليّة الشتات، وذلك من خلال التركيز على العمل البديّ وبناء مجتمع اشتراكيّ يمتاز بتكريس التقاليد الاجتماعية اليهودية. تمّ تحقيق هذه الأهداف من خلال وضع السلطة المركزيّة والقوة المطلقة بيد الدولة دون أخذ الحسابات الاقتصادية بعين الاعتبار خلال وضع السلطة المركزيّة والقوة المطلقة بيد الدولة دون أخذ الحسابات الاقتصادية بعين الاعتبار العشرينيّات من القرن الماضي، وعند تأسيس إسرائيل في عام 1948، كان الطابع الثقافي للدولة قد تمّ ابتكاره العمرينيّات من القرن الماضي، وعند تأسيس إسرائيل في عام 1948، كان الطابع الثقافي للدولة قد تمّ ابتكاره العروبية (Dardashti, 2012).

توضح شوحط كيف عملت الدولة الإسرائيلية على ابتكار الثقافة الإسرائيلية التي كانت بجوهرها مرتكزةً على الهيمنة الأشكنازية، والتي أقصت صوت اليهود المزراحيين لعدّة أسباب؛ أهمّها النظرة الاستشراقيّة الاستعماريّة التي اعتبرت الثقافة الشرقية ثقافةً منحطة يجب محوها وعدم السماح لها في اختراق المجتمع الإسرائيلي ( Shohat,

1998). ويبيّن كركبي أنّ الدولة الإسرائيلية رفضت الثقافة واللغة العربية نتيجة عمليّتين استعماريّتين متوازيتين أعطت الأولى الأولوية للعبريّة، بما في ذلك تفضيل النطق الأوروبي (الأشكنازي). العملية الثانية اعتبرت اللغة العربية لغة "العدو"، التي ترمز إلى السكان الأصليّين الذي ميّز الصهيوني نفسه عنهم. وبمجرّد أن أصبحت العبرية علامة على الهوية العربية الفلسطينية، تمّ وضع اللغتين كأساسٍ علامة على الهود والعرب، وكذلك بين اليهود واليهود. للتناقض القوميّ بين الإسرائيلين والفلسطينين، والتناقض العرقي بين اليهود والعرب، وكذلك بين اليهود واليهود. وبالتالي، أصبحت الهوية العربية اليهودية الثقافية مستحيلةً في إسرائيل (Karkabi, 2019).

يبيّن "كمرلنغ" أنّ الهيمنة التي كانت قائمةً في إسرائيل لم تقتصر على الهيمنة الظاهرية التي تمتاز بالسيطرة المطلقة، ولكنّها امتازت أيضاً بالسيطرة الأيديولوجية من جانب أحد أجزاء المجموعة السكانية في الدولة (النخبة الأشكنازية) على بقية أجزائها بواسطة وحدةٍ فكريّة وأخلاقية مركّبة. ارتأت هذه النخبة، متمثّلةً بحزب مباي، بأن تكون دولة إسرائيل دولةً عصريّة وحديثة، تنتمي إلى الغرب، وأنّه يجب على اليهود الشرقيين اجتياز عملية "التحديث" أو "الأسرلة" من خلال بوتقة الصهر، ليتمّ اعتبارهم أعضاء كاملين في المجموع الإسرائيلي. كانت هذه الوحدة أيضاً تمارس سيطرةً متزامنة على بؤر القوة الاقتصادية والسياسية والثقافية والأيديولوجية (كيمرلينغ، 2011).

يكمن معنى الهيمنة في هذا السياق في طمس الحدود بين المجالات السياسية والاقتصادية والثقافية، ثمّا يؤدّي إلى خلق ثقافة احتكاريّة في تعريف الواقع الاجتماعيّ وخلق الهوية والذاكرة الجمعية. وقد عملت الهيمنة على فرض الانضباط والخضوع على أفراد المجتمع، وتجنيدهم في خدمة تشكيلة واسعة من المهام الجماعية. لكن يبيّن الانضباط والخضوع على أفراد المجتمع، وتجنيدهم في خدمة تشكيلة واسعة من المهام الجماعية. لكن يبيّن الكيمرلنغ" بأنّه لا يُمكن لنظام الهيمنة أن يكون إلا مؤقتاً، حيث حدث تحوّل في النظام السياسي الإسرائيلي عام 1977 عند فوز حزب الليكود بالانتخابات، أو ما عُرف به "الانقلاب" بمساعدة أصوات اليهود الشرقيين. بعد فوز حزب الليكود، وانزياح حزب مباي عن الحكم للمرة الأولى، انتهى نظام الهيمنة الأشكنازية وأصبحت القاعدة المشتركة تتمحور حول نمو هويّة جماعية وقومية يهودية جديدة، أطلق عليها "كيمرلنغ" "يهوديوت"،

والتي تحدّد وفقاً للبعد الإثني خلافاً لـ "الإسرائيلية" التي تعرّف بالانتماء إلى الجغرافيا، وذلك بسبب وجود مجموعةٍ غير مشمولة داخلها؛ وهي مواطنو دولة إسرائيل العرب (كيمرلينغ، 2011).

أفرز أفول الهيمنة الاشكنازية بروز واقع جديد يمتاز بتعدّد الثقافات من دون أن يمتاز بتعدّدية ثقافيّة، حيث أنّ الأخير "يفترض إضفاء شرعية كاملة على معظم الثقافات داخل الدولة، وقيام المساواة فيما بينها دون وجود تدرّج هرمي". ولكنّ "التعدّد الثقافي" هو نظام يوجد فيه ثقافات وثقافات فرعية تمثّل مجموعات اجتماعية سياسية مختلفة تتنافس فيما بينها "وفقاً لما يشبه سوق حرّة سياسية وأيديولوجية". ويمتاز التعدّد الثقافي بوجود ثقافة مسيطرة، توصف بأنّما "رفيعة المستوى" ونخبوية، ولكنّها لا تكون الثقافي في إسرائيل آخذان بالتعاظم، مما يحوّل ولا تكون مفهومة تلقائياً. كما يبيّن "كيمرلنغ" أنّ التباين والتنوّع الثقافي في إسرائيل آخذان بالتعاظم، مما يحوّل الدولة إلى فسيفساء من الثقافات، إلى حدٍ يصبح من الصعب فيه البحث في المجتمع الإسرائيلي كمجتمع واحد، بل يجب التطرّق إلى الدولة كإطارٍ مشترك لثقافات وثقافاتٍ مضادّة تنباين في مستوى استقلالها الذاتي وبنيتها المؤسسية المنفصلة وطابعها التراتي في الهرم؛ ممّا يحوّل الدولة الإسرائيلية إلى حلبةٍ تجري فيها سلسلة من الصراعات المؤسسية المنفصلة وطابعها التراتي في الهرم؛ ممّا يحوّل الدولة الإسرائيلية إلى حلبةٍ تجري فيها سلسلة من الصراعات المنبوية ثقافياً وسياسياً في مجالات مختلفة وبدرجات قوةٍ متباينة ومتغيرة (كيمرلينغ، 2011).

وضّحت شوحط الإقصاء الثقافي الذي تعرّض له المزراحيون منذ تأسيس دولة إسرائيل، وبيّن كركبي الأسباب الاستعمارية لهذا الإقصاء في إطار تكريس ثقافة الاستعمار الإسرائيلي على حساب ثقافة المزراحيين العربية التي يشتركون بها مع السكان الأصليين الفلسطينيين. وحلّل كيمرلينغ التحوّل السياسي الذي أطاح بنظام الهيمنة الأشكنازية وأعطى حيّرا للثقافة المزراحية ضمن الثقافات الإسرائيلية المتصارعة. قدّم الباحثان قراءةً للتشكّل الثقافي الإسرائيلي وتحوّلاته ضمن التغيرات السياسية الداخلية، لكنّهم غفلوا عن تحليل هذا التحوّل في سياق التحول الاقتصادي في إسرائيل، وموقعية الثقافة المزراحية واستخداماتها في سياسة إسرائيل الخارجية ضمن الحيّز الجيوسياسي الأوسع.

### 3. الموسيقي، الثقافة، والصراع على المعاني

تعتبر الموسيقى أحد الأدوات التي تستخدمها المجتمعات للتعبير عن مكنوناتما وقيمها ومخيالها، ويؤثر السياق الثقافي الخاص الذي يحيط بممارسة موسيقية معينة على الإنتاجات الموسيقية داخل تلك الحدود الثقافية ( ,2018 2018). فالموسيقى هي أحد مكونات الثقافة التي تؤثر وتتأثّر بها، ولمن الضروري معرفة ما يكشفه تحليل الصوت عن الثقافة، وما يكشفه تحليل الثقافة عن الصوت، فالعلاقة المتبادلة بين الثقافة والصوت حقيقة وأساسية ومتكاملة (Middleton, 2003). ويوضح "روبرت ويليامز"، أنّه في الوقت الذي يتشكّل شعور المجتمع بالواقع من خلال ما يُسمح له بأن يشعر ويرى ويسمع، فالثقافة أيضاً تشكّل المجتمع من خلال ما تمنعه من أن يرى ويسمع ويفعل. فتأثير الهيمنة في المجتمع تتم كعمليّة معاشة تتضمّن شعور معظم المجتمع بالواقع المطلق الذي يصعب تجاوزه (Gonzalez, 2008). وهكذا، فإنّ فالموسيقى تعتبر أحد الأدوات التي يستخدمها نظام الهيمنة في تشكيل الرموز العامة التي تشكّل ثقافة المجتمع.

وفي السياق الإسرائيلي خلال فترة حكم وهيمنة مباي، تعاملت الدولة مع الموسيقى كأداةٍ لتطوير الهوية الإسرائيلية، ولدمج خلفيات المستوطنين العرقية المختلفة ,Regev& Seroussi وطنيّة واحدة مشتركة (2004)، فضلاً عن إنتاجها لموسيقى وطنيّة جديدة بمدف تشكيل هويةٍ وطنيّة واحدة مشتركة (Horowitz, 1999; Regev& Seroussi, 2004). ووفّر النظام السياسي والاقتصادي المتمركز بمياي المناخ المناسب لتوجيه الثقافة والسيطرة عليها من خلال ما أسماه "بورديو" الوسطاء الثقافيين لوصف الأفراد الذين يوصلون ما بين الفنانين والمستهلكين، ووظيفتهم إيصال المنتجات الثقافية للمجتمع. في سياق عالم الموسيقى، الوسطاء الثقافيون هم من يعملون في مجال صناعة الموسيقى مثل الإعلام والمعلّمين والمنتجين (Tal& Yair, 2020).

وهكذا، حدّدت الثقافة المهيمنة أنّ الموسيقى العربية التي جلبها المزراحيون معهم إلى إسرائيل تمثّل ثقافةً عربية أجنبيّة بالنسبة للثقافة السائدة، وكان ينظر إليها على أخّا شكل من أشكال العرقية اليهودية السوداء التي كان يتمّ

طمسها. وموضعتها ضمن ثنائية الشرق والغرب. فلم يكن يُنظر إلى الموسيقى العربية على أنمّا جزء من فسيفساء شرعية متعدّدة الثقافات، بل كعنصر غير مرغوب فيه يتعارض مع ما تمّ تضمينه في حدود الثقافة الإسرائيلية (شطريت، 2005). فكانت وسائل الإعلام تبثّ ذخيرةً موسيقيةً معيّنة لجميع السكان؛ من خلال التحكّم في الوصول إلى موجات الأثير، تحت مبرّراتٍ أيديولوجية واقتصادية (456 ,1999, 456)، ولم تذع الموسيقى الشرقية إلّا في سياق السخرية أو السياقات السلبية (شطريت، 2005). وبالوقت ذاته عملت المؤسسات التربوية والثقافية على إبعاد المستوطنين ذي الأصول العربية عن الموسيقى الشرقية من خلال سياسات التنشئة في المدارس، وبشكلٍ أساسيّ على مقاعد التدريس، حيث أقصيت الرواية الشرقية من مناهج التعليم (شطريت، 2005). كما كان البثّ الإذاعي المستخدم مرادفاً لصوت الصهيونية، ويوازن بين التقاليد الصهيونية الشعبية و"الثقافة الرفيعة". وبالمثل، تمّ استخدام الراديو كوسيطٍ لـ "الأحداث الإعلامية" المؤثّرة على البنية الاجتماعية والسياسية للأمة (Tal & Yair, 2020). وهكذا ففرضت وسائل الإعلام والهيئات الرسمية والوكالات التعليمية الخاضعة للدولة نمط موسيقيّ غربيّ على جميع المواطنين ( ;Regev& Seroussi, 2004). وممنها إنشاء موسيقي شعبية علية (Regev& Seroussi, 2004).

حلل كل من "موتي ريجيف" و"إيدوين سيروسي"، الموسيقى الشعبية الإسرائيلية كساحة تنافس وصراع بين العديد من الأنواع والأساليب الموسيقية التي تمثّل ثقافات اليهود من خلفيات عرقية واجتماعية مختلفة. ويجادلان بأنّ الصراع بين الأساليب الموسيقية المختلفة في إسرائيل كان صراع على الشرعية والهيمنة والحصول على الاعتراف بأخمّا "الموسيقى الوطنية الإسرائيلية الحقيقية" (Regev & Seroussi, 2004). ويظهر ريجيف وسيروسي أن المؤسسة تعاملت مع الموسيقى الشرقية والعربية كموسيقى العربي "الآخر"، وسعت الى محوها بسبب مكوّناتها العربية المهيمنة، وحين بدأ هضمها في الثقافة في سنوات الثمانينيّات، تم ذلك تحت مسمّى موسيقى حوض البحر المتوسط.

ويبيّن شطريت أنّ الدولة الإسرائيلية عملت على إقصاء الموسيقي المزراحية من المشهد العام أيضاً، فلم يكُن لها وجود في المسارح المركزيّة للثقافة الإسرائيلية ولم يكُن من الممكن عزفها في قاعات الحفلات الموسيقية من قبل فرق الأوركسترا الكبرى (على عكس الممارسة المعتادة في الدول العربية، وخاصةً مصر). وعلى الرغم من ذلك، كانت الموسيقي العربية تُعزف داخل التجمّعات الشرقية في المناسبات العائلية في المجال الخاص (شطريت، 2005). في المقابل، يقرأ الباحث "يوتشاي أوبينهايمر" ازدهار وانكشاف الموسيقي المزراحية منذ التسعينيّات من منظور "إعادة تقديم" العنصر العربي المكبوت، حيث أنَّا تقدّم من وجهة نظره إرثاً مشتركاً لا ترغب الثقافة الإسرائيلية في قبوله وفهمه، فضلاً عن اعتبار العديد من المزراحيين الموسيقي والشعر الشرقي أداةً لإعادة الاتصال بمويتهم الموسيقية العربية (Oppenheimer, 2020). كما ويجادل "ريجيف" و"سيروسي"، وكذلك الباحثان "عوديد إيريز" ونديم كركبي، وأيضاً "أليكساندرا نوك"، بأنّ تقبل الموسيقي المزراحية في إسرائيل مقترن بأنّ أفراد الجيل الثالث أصبحوا اليوم أكثر ثقةً بوضعهم العرقي القومي كإسرائيليّين، وأصبح من الممكن إعادة فتح مسألة عرقهم بأمان من منظور يهودي داخليّ دون التأثير على تعريفهم كإسرائيليين ( Regev &Seroussi 2004; Nocke, 2006; Karkabi, 2019). وبذلك، تمّ تحويل اللغة العربية من عامل سياسيّ إلى عامل جماليّ، وبات الموسيقيون المزراحيون يتعاملون مع اللغة العربية على أنَّما تراث يهودي وإرث جمالي، أو حتّى مجرّد صوت. يصف إريز وكركبي هذا النمط على أنّه استخدامات ما بعد اللغة التي غالباً ما تفتقد إلى أبعادها الدلالية (karkabi, 2019).

قدّم الباحثون قراءةً وتحليلاً لمكانة الموسيقى المزراحية ضمن سياق التهميش والإقصاء في ظلّ حكم وهيمنة مباي. وبيّن كركبي دور تحييد الدور السياسي للموسيقى المزراحية كسبب للانتشار، إلا أخّم غفلوا عن تحليل التحوّل في مكانة الموسيقى المزراحية في سياق التحول الاقتصادي السياسي لنظام الحكم في إسرائيل. علاوةً على ذلك، لم تتطرّق الدراسات إلى الأدوار الثقافية السياسية المعاصرة للموسيقى المزراحية، والتي ينظر إليها هذا البحث ضمن علاقةِ تتذبذب ما بين السبية التي أدّت إلى توسيع نطاق الانتشار وما بين التوظيف والاستخدام.

تتنوع الأدبيات التي حلّلت دور الموسيقى المزراحية في سياق الصراع العربي الإسرائيلي، حيث حلّلت بعض الأدبيات دور الموسيقى المزراحية كأداةٍ لمدّ جسرٍ للسلام بين إسرائيل والعالم العربي، في حين حلّلت أخرى الموسيقى المزراحية كأداةٍ لتحسين صورة إسرائيل وتصويرها على أمّا متجذرة محلياً.

في هذا السياق، تستكشف الباحثة "الكسندرا نوك" في مقالتها "إسرائيل وظهور هوية البحر الأبيض المتوسط: تعبيرات المكان في الموسيقى والأدب"، تمثيل مفهوم "أدب وموسيقى حوض البحر المتوسط الشعبية الإسرائيلية"، مفترضةً وجود تحوّلٍ ملحوظ في الخطاب العام وانفتاح "المتزايد تجاه الآخر" في إسرائيل منذ بداية عملية السلام وتوقيع اتفاقية السلام بين إسرائيل ومنظمة التحرير الفلسطينية في أيلول 1993 (Nocke, 2006).

وتجادل دراسة "أصوات السلام وإرث المصالحة: الموسيقى الشعبية والقومية والسعي من أجل السلام في الشرق الأوسط"، للباحث ناصر الطاعي، بأنّ التهميش الذي يتعرّض له اليهود المزراحيّون قد يكون السبب الذي دفعهم للغناء من أجل السلام والمصالحة بين إسرائيل وجيرانما العرب. ويقترح بأنّه يمكن للفنانين اليهود الشرقيين أن يكونوا عبثابة جسر سلام بين الإسرائيليين والفلسطينيين، وربما يكونوا طريقاً للتفاوض في ظلّ الديناميكيات المعقدة للصراع. كما الطاعي، تجادل الباحثة إنبال بيرلسون في دراسة "علاقات القوة في نظام الموسيقى الإسرائيلي" بأنّ الموسيقى المزراحية مهدت إلى موضوعات السلام والأخوة بين الشعبين ( Perelson, ) بدوره، اقترح إدوارد سعيد أنّ الموسيقى تملك القدرة على خلق تعايش حقيقي بين الإسرائيليين والعرب في الشرق الأوسط، على خلاف السلام البارد الذي ينتج عن توقيع اتفاقيات السلام بين رؤساء الدول دون حصولهم على إجماع شعبيّ من مجتمعاتهم، فالموسيقى من وجهة نظره هي قاسم مشترك قوي يُكن من خلاله إنشاء "شرق أوسط حقيقي" من الدرجة الأولى (EuroArtsChannel, 2015).

في هذا السياق، تبيّن الأدبيات المختصة في علم الموسيقى دور الموسيقى في حلّ النزاعات والتقليل من التوتر بين المجموعات المتصارعة، كما يبيّن كتاب "الموسيقى والصراع" للباحث "برانكو"، والذي يفحص الطرق التي يستخدمها علماء الموسيقى العرقيّة للعمل كوسطاء في حلّ النزاعات والصراعات. ويجادل بأنّ علماء الموسيقى

يمكن أن يساهوا في تعزيز التسامح من خلال تصميم البرامج الموسيقية التي تقدّم للمجتمعات المتنازعة من أجل التحسين العام للبشرية (Branco, 2010). على الرغم من إشارة "برانكو" إلى أنّ استخدام الموسيقى لحلّ النزاع لا يمكن أن يتم بمعزل عن إحداث تغيير جذريّ في علاقات القوة والسيطرة بين الجماعات المتنازعة، إلا أنّه يعطي أمثلةً عن استخدام الموسيقى في حلّ النزاع بين إسرائيل ودول الشرق الأوسط ( ,2010 Branco, 2010). وهذا بحد ذاته تناقض لا يمكن من خلاله فهم الموسيقى المشتركة بين الفلسطينيين أو العرب والإسرائيليين على أنّه مد جسور للسلام. وكما تجادل "بلكايند"، فإنّ التعاون الموسيقي بين مغنيين إسرائيليين وفلسطينيين ليس مرتبطاً بقيمة التعايش بل بسياسة إسرائيل العامة التي تمدف إلى شرعنة ذاتها وتحقيق مساعيها لتصوير نفسها على أخما دولة ديمقراطية تقدّم تراثاً ديمقراطياً متفوّقاً أخلاقياً على الدول العربية في المنطقة، وللتقليل من صورتما السلبية في عيون العالم الغربي الناتجة عن الحروب التي تشنّها (Belkind, 2010, 22).

اختلف الباحثون حول دور الموسيقى المزراحية ما بين كونما أداةً لمدّ جسور السلام أو أداة لتحسين صورة إسرائيل الاقتصادية والمناطقاة، إلا أنّ الدراسات لا تنطرق للموسيقى الشرقية واستخداماتما السياسية ضمن علاقات إسرائيل الاقتصادية وتطلعاتما السياسية في المنطقة.

# الفصل الثالث: صعود الموسيقي المزراحية - العوامل والأسباب

يناقش هذا الفصل المراحل والأسباب التي أدّت إلى انكشاف الموسيقى المزراحية وانتقالها من المحو والتهميش إلى الانتشار والرواج، ويركّز على التحوّلات الداخلية التي ترتبط بالتغيرات الاجتماعية والسياسية، التي أسهمت في إنحاء هيمنة حزب مباي والتآكل في مكانة نخب المؤسسة الأشكنازية "الاشتراكية" بالتزامن مع زيادة قوة الشرقيين الانتخابية وصولاً إلى انقلاب 1977، والتحوّل التكنولوجي وظهور الكاسيت، ما سمح بكسر احتكار محطات الراديو الرسمية، ثمّ التحول إلى السوق النيوليبرالية وما رافقها من ظهور محطاتٍ موسيقيّة جديدة وفتح مساحاتٍ للانتشار لم تكن متوفرةً سابقاً.

## 1. أفول هيمنة مباي و ثورة الفهود السود

عايش المزراحيون ظروفاً اجتماعية واقتصادية وثقافية متدنية حتى بدايات السبعينيّات، فكان يتمّ استغلالهم كأيدي عاملةٍ رخيصة. حيث شكّل المزراحيون 80% من الأسر الفقيرة المدعومة من قبل الرعاية الاجتماعية، وكان ما يقارب 20% من المزراحيين يعيشون في بيوتٍ بمعدل 4 أشخاصٍ في كلّ غرفة. أمّا في الجانب التعليميّ، فقد تسرّب 55٪ من الشباب المزراحيين من المدارس، بينما التحق بقيتهم في برامج مهنيّةٍ متدنية. شعر المزراحيون بالاضطهاد بسبب هذه الظروف الصعبة، الأمر الذي أدّى إلى انطلاق ما عرف بـ "ثورة الفهود السود" التي قادها أبناء المهاجرين المزراحيين، الذين امتصّوا الإهانة التي تعرّض لها آباءهم من قبل المؤسسة الأشكنازية المهيمنة (Chetrit, 2003).

انطلقت ثورة الفهود السود من حيّ المصرارة شرقيّ القدس، وعُرف قادتها كأكثر فئةٍ معاديةٍ للنظام الإسرائيلي، حيث أنهم احتجّوا على النظام بسبب العنصرية التي مارسها اتجاههم. كانت ثورة الفهود السود تشدّد على الهوية العرقية للمزراحيّين، وانتقد قادتها اشتراكيّة دولة إسرائيل واعتبروها طفرةً لا يُمكن العثور عليها في أيّ بلدٍ اشتراكي؛ حيث أنّ الاشتراكية تعبّر عن الصراع الطبقي ولا تميّز بين الناس على أساس العرق، بينما ارتكزت العنصرية في إسرائيل على العرق الذي كان متداخلاً بشكل كبيرٍ مع الطبقة (Chetrit, 2003).

تعاملت الحكومة الإسرائيلية مع ثورة الفهود السود بشكلٍ عنيفٍ فور انطلاقها، فاعتقلت منظّمي المظاهرة الاحتجاجية الأولى قبل حدوثها، إلا أنّ التظاهرة استمّرت بمشاركة أصدقاء وعائلات المنظّمين. وفي الأوّل من أيار 1971، انطلقت مظاهرة حاشدة في شوارع تل أبيب رافعةً شعار الخبز والعمل، فانتقلت المظاهرات من القدس إلى تل أبيب فحيفا (Chetrit, 2003).

استمرّت الشرطة بملاحقة واعتقال القائمين على الحراك، وحتى أصدقائهم، إلى حدّ أنّها كانت تفتّش البيوت المزراحية بيتاً بيتاً للتحقيق مع الجميع واستجوابهم. حاولت "جولدا مائير" وضع حدٍّ للحراك عن طريق اللقاء مع

منظّميه، إلا أنّما عاملتهم بعنصريّةٍ وفوقية، الأمر الذي أجّج الحراك وعزّز الالتفاف حوله. وبعد فشل "جولدا" في احتواء أو إيقاف الحراك، أمرت بتكسير عظام الفهود السود، ومارست الحكومة والمخابرات والشرطة الإسرائيلية ما وصفه القائمون على الحراك بسياساتٍ مشتركة مع الأنظمة الأكثر شموليةً وديكتاتورية.

دفعت ثورة الفهود السود الحكومة الإسرائيلية إلى إدراك حجم المشكلة الإثنية في المجتمع الإسرائيلي، ودفعها بالمحصّلة إلى مراجعة ميزانيّات الإنفاق الحكومي، وهكذا أصبحت مشكلة اليهود المزراحيين على الطاولة وفي جدول أعمال الحكومة الإسرائيلية (Chetrit, 2003).

أدّت ثورة الفهود السود إلى ازدهار الموسيقى المزراحية، فالموسيقى هي طليعة جميع الثورات الاجتماعية وأوّل من ينضم إليها ويسبقها في بعض الأحيان (شطريت, 2005). فمع صعود الاحتجاجات، استخدم المزراحيون، خصوصاً ذي الأصول المغربية، الموسيقى الشرقية كموسيقى ثقافيّة عبّروا من خلالها عن مظالمهم تجاه الهيمنة الأوروبية. ومن الأمثلة على ذلك، صعود الموسيقى الأندلسيّة في أشدود وعسقلان من مكانتها المحدودة المقتصرة على المزراحيين، إلى الاستحواذ على اهتمام الجمهور الأوسع في الدولة، عمّا استدعى السياسيين اليهود المغاربة في هذه المدن إلى تخصيص ميزانياتٍ لتطوير مدارس ومجموعاتٍ موسيقيّة عبريّة أندلسيّة ( ,2018 Seroussi, 2018). إلا أنّ هذه المجموعات الموسيقية المغربيّة لم تطمع إلى فصل نفسها عن جهاز الدولة الإسرائيلي وهيمنته الأوروبية، بل عملوا على دمج موسيقاهم الأصيلة مع الموسيقى الغربية المهيمنة ( ,2018 Seroussi, 2018 ).

ومن الناحية السياسية، يجب ربط الوعي العام المتزايد بالموسيقى المزراحية بنقطة تحوّلٍ رئيسيّة في تاريخ دولة إسرائيل؛ فبعد ما يقرب من ثلاثة عقود من حكم حزب العمل الاشتراكي، فاز حزب الليكود اليمينيّ المدعوم بتصويت اليهود الشرقيين في الانتخابات الإسرائيلية عام 1977 بقيادة "مناحيم بيغن". وبعد هذا الانتصار، اكتسب الموقف المزراحي شرعيّة متزايدة، حيث بذلت المؤسّسة السياسيّة الجديدة جهوداً لإيجاد مكانٍ لمؤيّديها المزراحيين ضمن الثقافة الوطنية والسرد التاريخيّ (Palstino, 2003; Nocke, 2006). أدّى ذلك إلى

خلق ظروفٍ مناسبة لانتشار الموسيقى المزراحية؛ فشعور المزراحيّين أنّ لهم دور في الحكم أعطاهم إحساساً بالشرعية وسمح لهم بالتعبير عن عرقهم دون تعريض مكانتهم كإسرائيليّين للخطر (Kidron, 1989 &

وهكذا، تحوّل الخطاب الإثني في إسرائيل في السبعينيّات والثمانينيّات من القضايا الاقتصادية إلى قضايا الهوية، ومكانة ثقافة اليهود المزراحيّين في الثقافة الإسرائيلية. تحدّى المزراحيون المناهج الدراسية، وطالبوا عزيدٍ من الاهتمام بتاريخ وأدب اليهود من الدول الشرقية، وبدأت الموسيقى المزراحية تتطوّر على هامش المشهد الموسيقي الإسرائيلي (Avi, 2017). رفض اليهود الشرقيون من الجيل الثاني والثالث نموذج الهيمنة الذي فرضته الصهيونية الأشكنازية (Belkind, 2010)، وكان هناك موضوعان اجتماعيان رئيسيان متعلّقين بالموسيقى الشرقية، هما: التمييز الذي تمارسه المؤسسة الإعلامية الإسرائيلية، وتطلّعات الموسيقيين الشرقيين بأن تكون الموسيقى التي ينتجونها جزءاً من الموسيقى الإسرائيلية الأصيلة، وليس فقط ما يشار إليه بالموسيقى المزراحية الموسيقى التي ينتجونها جزءاً من الموسيقى الإسرائيلية الأصيلة، وليس فقط ما يشار إليه بالموسيقى المزراحية (Avi, 2017).

بدأت الموسيقى المزراحية بالانتشار في النصف الثاني من الثمانينيّات، وانتقلت بشكلٍ متزايد إلى التيار السائد في إسرائيل. ونظراً لشعبيّتها الكبيرة، بدأ العديد من الموسيقيين غير الشرقيين أداء الموسيقى المزراحية، وكتب لها العديد من مؤلّفي الأغاني والملحنين. وقبل نحاية العقد، انتشرت الموسيقى المزراحية باسم "موسيقى البحر الأبيض المتوسط"، وتمّ قبولها بالإجماع. ثمّا لا شكّ فيه بأنّ نمو الموسيقى الشرقية ونجاحها كان من أبرز تعبيرات الفخر المجديد الذي أظهره المهاجرون من الدول الشرقية (Avi, 2017). ولكن بحلول ذلك الوقت، كانت الجماعات الشرقية قد أُشرلت وعُزلت عن جذورها العرقيّة (Avi, 2018). ولكن بحلول ذلك القوى السياسية في الشرقية قد أُشرلت وعُزلت عام جذورها العرقيّة والمهيوني وتشكيل دولة أوروبية إسرائيل. "فالانقلاب السياسي" عام 1977 شكّل نقطة تحوّل أطاحت بالحلم الصهيوني وتشكيل دولة أوروبية في الشرق الأوسط، واستأنف اليهود الشرقيون دورهم وأصبحوا جزءاً أساسياً من المشروع الإسرائيلي، ولم يعودوا

على هامش المخطّط الصهيوني. وهكذا تحوّل التشكيل الواقعي والمخيالي للهوية الإسرائيلية ولم يعُد باستطاعة المؤسسة الطلائعية الأشكنازية ترسيم الثقافة الإسرائيلية وفق تصوّراتهم الأوروبية، الأمر الذي لم ينعكس على مستوى انتشار الموسيقى الشرقية فحسب، بل كان له أثر على تشكيل واقع جماليات الهمس والصوت في أفق المجتمع والثقافة الإسرائيلية. فعلو صوت الثورة المزراحية (ثورة الفهود السود) اخترق الآذان الأشكنازية الموصدة، ولم يعُد الاستماع إلى الموسيقى المزراحية وأعلامها الطربية القديمة مجرّد تعبيرٍ عن الحنين داخل الأبواب الموصودة، بل أصبح تعبيراً عن الفخر وهيّاً الطريق لنهوض أعلام موسيقية مزراحية جديدة ولدت في إسرائيل للمرة الأولى. فقد رافق الوزن السياسي لصوت المزراحيين في صناديق الاقتراع علو في صوتهم الموسيقي في الحيز الموسيقي العام والثقافة الشعبية الإسرائيلية.

## 2. ثورة الكاسيت

في أحد أشهر أحياء الطبقة العاملة في جنوب تل أبيب، والتي يقطنها عددٌ كبير من اليهود المزراحيين اضطر "روفيني" تأجيل حفل زواجه بسبب اندلاع حرب أكتوبر 1973. وبعد بضعة أشهر، أقام عرسه المؤجّل بغياب عددٍ كبيرٍ من أصدقائه الذين كانوا على الجبهة بسبب تداعيات الحرب. وكأيّ حفل زفاف لليهود اليمنيين، تخلّل عرسه عروض موسيقيّة حيّة قادها موسيقيون ومطربون يمنيون. قرّر "روفيني" أن يسجل العروض الموسيقيّة على كاسيت لكي يسمعها أصدقاؤه الغائبون، وتفاجأ بأنّ هذا الكاسيت المسجّل قد أُعيد نسخه يدويّا وتمّ تداوله ونشره على نطاقي واسعٍ وحقّق نجاحاً فورياً وطلباً غير مسبوقي للحصول على نسخٍ من أشرطة الكاسيت. هذه كانت "لحظة ولادة" الموسيقي المزراحية وبداية الاعتراف بما كجزءٍ من مشهد الموسيقي الشعبي في إسرائيل وما عرف "بثورة الكاسيت" (Horowitz, 2010; Regev& Seroussi, 2004). فانتشرت الموسيقي المزراحية لأوّل مرة عن طريق الكاسيت في محطّة باصات تل أبيب المركزية، وفي أسواق تل أبيب، وبيعت الكاسيتات وسط أسواق الخضار والأدوات المنزلية (Horowitz, 2019).

لم يتسنّ للموسيقيين والمطربين الشرقييّن عموماً تجاوز محطات الإذاعة الرسمية الموصدة في وجوههم ونشر وترويج موسيقاهم وألحاهم بصورة جماهيريّةٍ والوصول إلى وعي قطاعاتٍ عريضةٍ من الجمهور الشرقي، سوى بفضل ما عرف به "ثورة الكاسيت". شجّعت هذه "الثورة" إعادة نسخ ألحان موسيقيّين عرب كالسيكيين مثل فريد الأطرش ومحمد عبد الوهاب وأم كلثوم وعبد الحليم حافظ وفيروز وأسمهان وليلي مراد وغيرهم ممّن كانوا يرمزون بالنسبة لأبناء الجيل الأول من الشرقيّين المهاجرين إلى هويتهم وثقافتهم العربية (شطريت، 2005، 296). واستطاعت الموسيقي المزراحية أن تجد لها مكاناً ضمن الثقافة الإسرائيلية في السبعينيّات بفعل زعزعة احتكار الدولة وهيمنتها على الإعلام من خلال قيامها بإنتاج الموسيقي التي ارتكز إنتاجها على أرخص المسجّلات الصوتية. وقد سمح مسجّل الكاسيت المحمول لأصحاب المشاريع المزراحيّين بإنتاج وتوزيع موسيقي مستبعدة من قبل الصناعة السائدة وإنتاج الموسيقي البديلة ,Horowitz, 2010; Regev& Seroussi (2004). فإنّ القدرة على تحمّل التكاليف ومرونة الكاسيت سهّلت النمو التجاري والموسيقي، ومكّنت الموسيقيّين المزراحيّين من تجاوز وسائل الإعلام التي سيطرت عليها الدولة ( Horowitz, 1999, Avi, 2017). فكان يتوجّب على اليهود الشرقيّين أن يبذلوا جهداً إضافياً للعثور على المحطّة المناسبة على جهاز الراديو القديم من أجل الاستمرار بالاستماع إلى الموسيقي العربية، وكان يعتبر الحصول على التسجيلات عملاً احتجاجياً جريئاً وحالةً للبقاء الثقافي والعاطفي، ولم تكُن مجرّد مسألة متعةٍ جماليّة (شطريت، 2004). أُطلق على الموسيقي المزراحية أسماء عديدة في تلك الفترة، من بينها "موسيقي الكاسيت" أو "موسيقي سوداء" أو "موسيقي عرقية"، أو "موسيقي المحطة المركزية"، تيّمناً بالمحطة المركزيّة في تل أبيب التي كانت تُباع فيها تسجيلات الكاسيت المزراحية بشكل كثيف، حيث كان يتمّ تشغيل الموسيقي المزراحية بصوت عالِ عبر سمّاعاتٍ كبيرة (Hedron & Halper, 1989; Seroussi, 2018). وكانت جميع هذه الأسماء مرتبطة

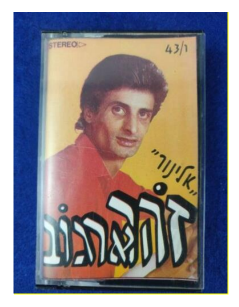
بالرخص، ومموضعةً الموسيقي المزراحية خارج نطاق الموسيقي السائدة أو تيار الموسيقي العام، وكان يتمّ تهميشها

بشكلٍ عام، حيث اعتبرها المجتمع الإسرائيلي أقل شأناً، أو أنّما "عربية زائدة"، واعتبرت بالمركز الأدبى للثقافة العرقية مقابل ثقافة النخبة المهيمنة (Nocke, 2006).

على الرغم من ذلك، تحدّى الموسيقيون المزراحيون قنوات الاتصال المهيمنة وتمكّنوا من توزيع أشرطة الكاسيت على مستوى القواعد الشعبية، وانتشرت الموسيقى المزراحية على المستوى الوطني ومهّدت الطريق لظهور "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية" كشبكة تجاريّة قابلة للحياة (456) (Horowitz, 1999, 456). انتشرت الموسيقى المزراحية على نطاقٍ واسعٍ من خلال الكاسيت، إلا أنّ الإذاعات ومحطات الإعلام لم تلتفت اليها إلا بعد النجاح الهائل لـ "زوهر أرجوف"، والذي كان اسمه الحقيقي "زوهر أركابي" لكنّ منتج الكاسيتات الذي تعاقد معه في أواخر السبعينيّات اقترح عليه تغيير الاسم، لينال القبول الأشكنازي العام ( Riklis, ) الذي تعاقد معه في أواخر السبعينيّات اقترح عليه تغيير الاسم، لينال القبول الأشكنازي العام ( 1993). سجل "زوهر" الكاسيت الأول له في نادٍ ليليّ وبمعدّاتٍ متدنية الجودة، ونسخه على عشرة آلاف نسخة نشرها بالأسواق. وبعد ثلاثة أو أربعة أسابيع، بدأ المنتج بتلقي مكلماتٍ هاتفية من المتاجر مفادها "أرسل لا 20 كاسيت، و 500 كاسيت، و 200 كاسيت، و 500 كاسيت، في الراديو الإسرائيلي ( Shalev, مثل هذه الكمّيات". وقد حدث ذلك تقريباً بدون تشغيل الكاسيت في الراديو الإسرائيلي ( 2012).

عندما سأل أحد منتجي الإذاعة الإسرائيلية حينها عن سبب عدم قيامهم بتشغيل أغاني "أرجوف"، قالوا له: "جودة الأغاني رديئة". على الرغم من ذلك، كانت أغنية "الزهرة في حديقتي" نقطة تحوّل بالنسبة لـ "أرجوف" وموسيقى "حوض البحر المتوسط". وجزء من النجاح الكبير الذي حققته الأغنية كانت حرب لبنان، التي اندلعت بعد حوالي شهرين من فوز الأغنية في مسابقة أغاني إسرائيلية. إذ قال منتج "أرجوف": "عندما اندلعت الحرب، بدأت إذاعة الجيش بتقديم برامج مع جنودٍ يرسلون تحياتهم للناس، وتركوا للجنود حرية اختيار الموسيقى. مراراً وتكراراً، اختاروا "الزهرة في حديقتي"، فقد أذيعت الأغنية على الراديو لأخمّ سمحوا للجنود باختيار الأغاني،

وليس لأنّ القائمين على الراديو اقتنعوا بأنه يمكن لأغنيةٍ مزراحية أن تكون ذات مستوى عالٍ". استطاع "أرجوف" حينها أن يبيع مليون نسخة من كاسيت ألبوم "الزهرة في حديقتي" (Shalev, 2012).



في ذلك الوق صورة رقم (1): صورة لشريط كاسيت لزوهر أرجوف تجميع منتشرةً في كل تجميع

الأحياء تعرف كل نجم كاسيت مزراحي صاعد. أمّا الجزء الآخر من الجمهور الأشكنازي الإسرائيلي، فعاش على هامش المحيط الصوتي والثقافي لثقافة الكاسيت؛ إذ أنه لم يكُن جزءاً منها إلا إذا واجهته بشكلٍ عرضيّ ومتقطع في الحافلة، عند مصفّف الشعر وفي السوق (Erez, 2022).

وهكذا، بدأت الرغبة الجماهيرية بدمج الموسيقى الشرقية عام 1985، بعد أن أشبع الفضاء الإسرائيلي بموسيقى المزراحية، الكاسيت التي انتشرت في الحيّز العام. كان ردّ فعل الإعلام الوطني أكثر من مجرد استهزاء بالموسيقى المزراحية، بل كانت هناك محاكاةً ساخرةً عبّرت عن مشاعر متشابكة من الانجذاب والاغتراب لدى الفنانين والمنتجين والإعلاميين الأشكناز الذين شعروا بأنّ تيار الموسيقى العام يتغيّر، ولكنهم لم يتمكّنوا من حشد أصوات وأنماط الشرق الأوسط بطريقة أصيلة (Erez, 2022).

اليوم، تعتبر ثورة الكاسيت مصدر فخرٍ واحتفاءٍ نوستالجيّ للمزراحيين، ومن الأمثلة التي تدلّل على ذلك كان حفل أحياه المئات من الإسرائيليين في ليلة صيفٍ في حزيران 2019، والذي كان الأول ضمن سلسلة من الفعاليات بعنوان "ملك الكاسيت". يشير ملك الكاسيت إلى "دي جي" آية الله (عساف لوبيل) الذي استضاف الأمسية وعزف الموسيقي المزراحية القديمة عبر أشرطة الكاسيت، مستضيفاً عظماء الموسيقيين الشرقيين الذين غنوا أغاني مطربي الكاسيت وسط جمهورٍ إسرائيليّ متنوع، في مكانٍ تمّ إقصاء الفنانين المزراحيين منه في العقود الأولى لدولة إسرائيل (Erez, 2022).

وهكذا، شكّلت ثورة الكاسيت نقطةً محوريةً في تاريخ الموسيقى المزراحية في إسرائيل. فاستخدام مصطلح "ثورة" يعبر عن إحاطة وتغيير القديم، وفي هذه الحالة، كان القديم هو المشهد الموسيقي الأشكنازي الأوروبي الذي تحوّل من زاوية الصوت والإيقاع والمحتوى الثقافي. أما الجديد، فكان النبرة الشرقية التي رَمِّها المزراحيون من مساكِنَهم بالأكناف، فموضعوا اللحن والأذن الأشكنازية على هامش المشهد الموسيقي. وعلى الرغم من انتشار اللحن الشرقي، إلا أن معظم المغنيين المزراحيين، من ضمنهم "زوهر أرجوف"، توجّهوا للغناء بالعبرية. وهكذا، عبرّت ثورة الكاسيت، عن ثورة الصوت الشرقي ولكن بكلماتٍ عبرية. ومن المثير للاهتمام ارتباط انتشار الموسيقى المزراحية بحرب أوكتوبر عام 1973، وغياب المزراحيين عن جبهة الحرب مع مصر، ولاحقاً ارتباط انتشار أغنية "الزهرة في حديقتي" مع وجود الجنود المزراحيين على جبهة الحرب مع لبنان عام 1982. فقد انعكست مشاركة المزراحي في الحروب الإسرائيلية ضد الدول العربية على مشاركة الأغنية الإسرائيلية في المشهد الموسيقي الإسرائيلي

## 3. تحوّل النظام السياسي الاقتصادي؛ الليبرالية الجديدة

يبيّن "غيرشون شافير" بأنّه لم يتغيّر شيء في إسرائيل بشكلٍ دراماتيكي أكثر من الاقتصاد والافتراضات الكامنة وراء السياسات الاقتصادية للدولة. فقبل اثنين وسبعين عاماً، كانت إسرائيل دولةً جديدة وفقيرة ومدانة للعالم

الخارجي. وقبل سبعة وخمسين عاماً، كان من الممكن وصفها بأكمّا دولة نامية سريعة النمو تمرّ بتصنيع ناجح. وقبل سبعة وثلاثين عاماً، كانت دولةً مثقلة اقتصادياً وغير قادرةٍ على وقف الركود والتضخم المتصاعد. ولكن مع ناعولمة والتغيّر نافرن العشرين، أصبحت إسرائيل نموذجاً للتحرّر الاقتصادي والتكيّف الناجح مع العولمة والتغيّر التكنولوجي (Shafir, 2000).

في نمايات سنوات الخمسينيّات، بدأ النظام السياسي الاشتراكي يتزعزع، حيث أدرك قادة حزب مباي أنّ تحقيق أحلامهم الاشتراكية يتعارض مع تعزيز النموّ الاقتصادي (Aharoni, 1998, 135)، ومنذ الستينيّات، ابتعدت الحكومة الإسرائيلية بشكلٍ كبير عن السيطرة المباشرة على الأسواق (Aharoni, 1998, 135). انعكس هذا التغيّر في النظام السياسي على تعاطي الدولة مع وسائل الإعلام، فسنّت إسرائيل عام 1965 قانون سلطة الإذاعة، والذي عُرض كخطةٍ حكوميّة إيجابيّة تمدف إلى فصل البثّ الرسمي عن المؤسسة السياسية، وإلى بناء استقلاليّة المؤسسات الإعلامية، إلا أنّ الإذاعة الرسمية بقيت تعكس مصالح الدولة، فالمؤسسة السياسيّة كانت تستطيع فرض رقابتها وسلطتها على البثّ من خلال إقرار تخصيص الميزانيات من جانب الكنيست، وعن طريق تدخل الحكومة في تعيين مدير الإذاعة ومديري مختلف الأقسام (دليل إسرائيل، 2011).

وقادت الأزمة الاقتصادية في إسرائيل، التي استمرت منذ أواسط السبعينيّات حتى أواسط الثمانينيّات، إلى تبني الحكومة لما عُرف ببرنامج الإصلاح الاقتصادي، والذي عمل على تقليص حجم الإنفاق الحكومي، وتسبّب بتغييراتٍ في دور الدولة في الاقتصاد والعلاقة الاقتصادية مع العالم الخارجيّ. وقد سارت هذه التغييرات بالاقتصاد خطواتٍ مهمة على طريق تدعيم الاتجاه الرأسمالي والاندماج في الأسواق العالمية (دليل إسرائيل 2011، 524). ففي عام 1977، تمّ تغيير الاقتصاد الإسرائيلي وسياسات التفاعل بين الدولة والاقتصاد بشكلٍ جذري، وتولت النخب قيادة المسار نحو النيوليبرالية. وقادت النخبة المهنية هذا التحوّل، وحظيت على تأييدٍ وإجماعٍ واسعين من قبل الأحزاب الرئيسية في الكنيست ومجتمع الأعمال ووسائل الإعلام. وهكذا، جاءت عملية التحوّل السياسي والاقتصادي في إسرائيل عبر سلسلةٍ من "الانفجارات الصغيرة" بدلاً من "الانفجار الكبير".

ومع ذلك، فإن تراكم هذه التغيرات الصغيرة في نواحي مختلفةٍ من السياسة والمجتمع والاقتصاد أدّى إلى تغييرٍ جذريّ وخلق "إسرائيل جديدة" (Shafir, 2000, 161).

وفي عام 1985، أسست حكومة الوحدة الوطنية، التي تقاسم فيها حزبا الليكود والعمل السلطة، برنامجاً صارماً للخروج من الأزمة الاقتصادية الناجمة عن التضخم الاقتصادي، وارتفاع البطالة وانخفاض الأجور. عُرف هذا البرنامج بخطّة الاستقرار الاقتصادي، والتي مهدت الطريق للخروج من مركزيّة الدولة والتوجّه نحو السوق الحرّة، الأمر الذي أعاد بدوره تشكيل الاقتصاد الإسرائيلي منذ ذلك الحين (Shafir, 2000).

وهكذا توجهت إسرائيل إلى النيوليبرالية بشكل جذري عام 1985، والنيوليبرالية هي نموذج أيديولوجي سياسي يؤكّد على قيمة المنافسة في السوق الحرة. فعلى الرغم من وجود نقاشٍ موسّع حول السمات المميزة للفكر والممارسة النيوليبرالية، إلا أكمّا ترتبط بالاقتصاد الحرّ. وتتميز الليبرالية الجديدة على عكس النظام الاشتراكي بإيمانها بالنمو الاقتصادي المستدام كوسيلةٍ لتحقيق التقدّم البشري، وثقتها بالأسواق الحرّة باعتبارها أكثر كفاءةً في توزيع الموارد. تركّز الليبرالية الجديدة أيضاً على وجود حدٍ أدنى من تدخل الدولة في الشؤون الاقتصادية والاجتماعية، والتجارة ورأس المال. والنيوليبرالية مبنية على القناعة بأن حرية السوق هو الحكم الأفضل والأكثر كفاءة ليس فقط من الناحية الاقتصادية ولكن أيضاً من الناحيتين الاجتماعية والسياسية، الأمر الذي أدّى إلى اختراق الرأسمالية لجميع جوانب الحياة اليومية (Harvey, 2007, 3). هذا الاختراق أدّى بدوره إلى تعزيز Leon, 2015, 129).

يتبيّن تأثّر وانعكاس تحوّل النظام السياسي في إسرائيل على علاقة الدولة مع الوسطاء الثقافيين بشكلٍ عام، ووسائل الإعلام بشكلٍ خاص، فقد عدّلت قانون خدمات الاتصال السريعة في سنة 1986، الذي شكّل بداية عصر الخصخصة لقنوات التلفزة (دليل إسرائيل 2011، 512). وشهدت أواخر الثمانينيّات محاولاتٍ للخروج من سيطرة الحكومة على وسائل الإعلام، عن طريق إنشاء المئات من المحطّات الإذاعية المقرصنة في إسرائيل، التي كان لديها إطار انتقال محدود، ومن بينها محطّات سياسيّة تحت الأرض ومحطّات هواة يديرها شبان

ومراهقون كقنواتٍ للتعبير عن الآراء المختلفة (Yair& Tal, 2020, 850). وكان من ضمن هذه المحطّات المقرصنة محطة Arutz 7، والتي بدأت بالبثّ منذ عام 1988، وكانت تذيع الأغاني العربية والشرقية (Yair& Tal, 2020, 833).

وفي سنوات التسعينيّات، كان هناك حديثٌ متزايد عن الحاجة إلى إحداث تغيير هيكليّ كبير من شأنه التقليل من نطاق التدخّل الحكومي، ويفتح الاقتصاد لمنافسة الاستيراد، وتحرير معظم الأسواق، وخصخصة الشركات المملوكة للدولة والخدمات الاجتماعية (Aharoni, 1998, 134). هذا التوجّه نحو الليبرالية الجديدة أدّى إلى إضافة قانونِ جديدٍ حول الإذاعة والتلفزة نصّ على أنّ "حريّة المعلومات والتعبير هي من المميزات البارزة للنظام الديمقراطي، ووجود وسائل إعلام متعدّدة، مثل صحف وتلفزيون وإذاعة، يشكّل وسيلةً مهمّة لتحقيقها" (دليل إسرائيل، 2011)، وهكذا بدأ البثّ التجاري في إسرائيل، وحدث تغييرٌ كبير في هيكل الإذاعة مع تطوّر الإذاعة الإقليمية، التي وسّعت تنوّع الإرسال ونطاقه. الأمر الذي شكّل نقلةً نوعيّة بسبب إنشاء إذاعاتٍ تجارية، وبالتالي أصبح الراديو عملاً تجاريّاً يهدف إلى تعظيم الأرباح. فشكّل هذا التحوّل الاقتصاديّ ثورةً ثقافيّة، وأصبحت المحطات التي كانت تصنع الثقافة وتُمليها على الجمهور محكومةً بتناسب أذواق المستمعين ( Yair& Tal, 2020, 833). وأطلقت محطة إسرائيل الثانية التجارية عام 1993، ومع حلول العام 1994، أصبح لدى الإسرائيليين القدرة على الاختيار بين 40 قناة تلفزيونية التي كانت تبثّ أكثر من 12 لغة ( Elizer, 2022; Dardashti, 2012). كما وأن المحطات الإذاعية التجارية غير الخاضعة لسيطرة الحكومة بدأت بالبث في أوائل التسعينات؛ هذا التحوّل نحو الإعلام التجاري نتج عن ازدهار ونجاح فوري للموسيقي المزراحية التي أصبحت تُبَتِّ على البرامج التليفزيونية الجديدة، كما وانتشر بنَّها على المحطات الإذاعية الجديدة التي باتت محكومة بأذواق وطلب المستمعين، وليس بأذواق وأيديولوجية الحكومة (Dardashti, 2012).

انتشرت ظاهرة العولمة في سنوات التسعينيّات أيضاً، والتي أدّت بدورها إلى ازدياد اندماج الأسواق العالمية، وأدّت الله تقليص القيود على حركة رأس المال، رافق العولمة أيضاً الاتجاه نحو خفض دور الدولة في الاقتصاد وإعطاء القطاع الخاص وحركة الاستثمارات الأجنبية مزيداً من الحرية (دليل إسرائيل 2011، 488).

وبتوجّه النظام الإسرائيلي نحو الاتجاه الرأسمالي، شكّلت الخصخصة وإلغاء الضوابط وإضعاف الدولة قاعدةً داعمةً للمؤسسات التي تدعم الأنشطة الموسيقية (Leon, 2014, 129). وأصبح ما يحدّد الموسيقي الشعبية في إسرائيل هو اعتبارات الربح والخسارة، ممّا ساعد على توسيع انتشار الموسيقي المزراحية لوجود سوقي كبير لها، والتي تمّ استهلاكها بشكلٍ كبيرٍ من خلال شراء تذاكر الحفلات، ونغمات رنين الهاتف المحمول وإقامة حفلاتٍ موسيقية خاصة في المناسبات العائلية والمشاركة في ليالي الكاريوكي ومشاهدة قنوات الموسيقي التجارية، وأصبحت الموسيقي الشعبية تُحدّد بناءً على الأرباح الاقتصادية (Tal & 2020 & Tal). إضافةً إلى تزايد أعداد الأشخاص من أصلٍ شرقيّ الذين يعملون في صناعة الموسيقي المحليّة ووسائل الإعلام وعالم الثقافة كسياسييّن ومدراء محطاتٍ إذاعيّة ومديري برامج ومذيعين ومحرّري الموسيقي. ومن المفترض أن تؤثّر خلفيّتهم وذوقهم الشخصي على قراراتهم لمنح الموسيقي الجديدة منصة والترويج لها (Yair& Tal, 2020).

وهكذا، مع تعميق سياسات اللبرلة وانفتاح السوق وزيادة عدد محطات التلفزيون والإذاعات المحليّة التي سيطر على قسمٍ كبيرٍ منها رجال أعمال ومستثمرون من أصولٍ شرقيّة، أصبحت الموسيقى المزراحية منتشرةً في كلّ مكان، في الإذاعة والتلفزيون والشوارع، وباتت تتمتع بقبولٍ شعبيّ واسع كجزءٍ من المشهد الموسيقي الإسرائيلي السائد. أمّا بالنسبة لليهود الشرقيين، فأصبحت الموسيقى طريقةً للاندماج في المجتمع الإسرائيلي (Waterman, 2010).

يجادل البحث بأنّ تحول النظام الاقتصادي السياسي الإسرائيلي إلى الليبرالية الجديدة كان له دور محوري بازدهار الموسيقى المزراحية. فإنّ أحد الخصائص التي تميّز عصر الليبرالية الجديدة على الصعيد العالمي، كما يجادل "ويل كيمليكا"، هي ازدهار الأقليات الإثنية، وذلك يعود لطرح الليبرالية شعارات الحقوق المدنية وعدم التمييز

والحريات الديمقراطية والاتصالات العالمية والتنقل. بينما في الماضي، كانت الهوية العرقية بالنسبة للعديد من الأقليات مصدراً للوصم بالعار والحرمان الذي كان يجب إنكاره وإخفاؤه، ولكن في عصر ما بعد الاستعمار وما بعد الحقوق المدنية، تمّ نزع الشرعية عن الأيديولوجيات العنصرية والمتفوّقة التي أقصت الأقليات. كما سهّلت الحريات الديمقراطية والشبكات العالمية بدورها تنظيم الأقليات العرقية وتعبئتها (Kymlicka, 2015).

يبيّن البحث أنّ تحول النظام الإسرائيلي إلى الليبرالية الجديدة أدّى إلى الحدّ من سطوة الحكومة على المؤسسات الإسرائيلية والوسطاء الثقافيين ومن ضمنهم وسائل الإعلام. الأمر الذي أدى، بطبيعة الحال، إلى الحدّ من الهيمنة الثقافية من قبل شريحة معينة من السكان اليهود على جُلّ المجتمع الإسرائيلي. وأصبح ما يحدّد الثقافة هو رأس الثقافة أمن التصورات الأيديولوجية لمؤسّسي الدولة. كما بجادل البحث بأنّ التحوّل من الهيمنة الثقافية الأشكنازية إلى تعدّد الثقافات كان مرتبطاً أيضاً بحاجة إسرائيل إلى الولوج إلى النظام الرأسمالي بحدف الحروج من الأزمة الاقتصادية وتحقيق الازدهار المادي. فقد صاحب تبدّل البناء الاقتصادي والسياسي تحوّل جذري في سياسة مؤسسي الدولة الذين سعوا سابقاً إلى "بناء مجتمع اشتراكيّ يمتاز بتكريس التقاليد الاجتماعية اليهودية، ووضع السلطة المركزيّة والقوة المطلقة بيد الدولة دون أخذ الحسابات الاقتصادية بعين الاعتبار" (Aharoni, 1998). بحذا، حوّل هذا التحول بالمبادئ الاقتصادية، إضافةً إلى التبدل بالموازين السياسية، المزراحي من صوتٍ فائضٍ عن الحاجة يجب طمسه وحجبه وإسكاته إلى صوتٍ محوري يتسابق أطراف السياسية، المزراحي من صوتٍ هائضٍ عن الحاجة يجب طمسه وحجبه وإسكاته إلى صوتٍ محوري يتسابق أطراف السياسية، المزراحي من صوتٍ هائضٍ عن الحاجة يجب طمسه وحجبه وإسكاته إلى صوتٍ محوري يتسابق أطراف السياسية، المؤراحي من صوتٍ هائض عن الحاجة يجب طمسه وحجبه وإسكاته إلى صوتٍ عوري يتسابق أطراف

ولكنّ شعارات "الحرية" و"المساواة" و"الديمقراطية" التي رفعها النظام النيوليبرالي لم تُطبّق على الصوت النقدي لموسيقى الفلسطينيين من مواطني دولة الهيمنة اليهودية من جهة، ولم تُطبّق حتى على الأصوات المزراحية صاحبة الأصوات والكلمات الموسيقية النقدية (القليلة). "فمن تبعات الليبرالية الجديدة أنّ الدولة ووسائل الإعلام لا تُسكِتا الأصوات الناقدة بسبب خطاب "الحرية" و "التسامح"، الذي يعتبر من القيم الأساسية لليبرالية وسوق الأفكار المفتوح، إلا أنهما تعملان على تحييد الانتقادات الممنهجة من خلال الخيار المشترك أو من خلال منحها

درجاتٍ محدودةٍ من الانكشاف، وتحديداً بمدف نزع الشرعية عنها باعتبارها "راديكالية" خارجية. ( ,2015).

# الفصل الرابع: الأنماط

يستعرض هذا الفصل أهم الإنتاجات الموسيقية المزراحية التي تحتوي على رسائل سياسية، أو تعبّر عن الهوية المزراحية والتي صدرت بعد اتفاقية أوسلو، بسبب ما شهدته تلك الفترة من اتساع وانتشار، وحتى العام 2022 لتبيان ما شهدته هذه الفترة من تحولات في دور الموسيقى المزراحية وعلاقة هذا التحوّل بعقد اتفاقيات أبراهام عام 2020. يحلّل الفصل الإنتاجات الموسيقية الواقعة ضمن العيّنة سعياً للإجابة على سؤال البحث الأساسي الذي يتمحور حول الدوافع والأسباب التي أدّت إلى تحول الموسيقى المزراحية من المحو إلى الرواج، بحدف تعميق النقاش الأكاديمي حول مكانة المزراحيين عامةً والموسيقى التي ينتجونها في إسرائيل بشكلٍ خاص.

بناءً على ذلك، يقسم هذا الفصل الإنتاجات الموسيقية المزراحية العربية ضمن ثلاثة أنواع رئيسية: أوّلاً، الموسيقي المشتركة بين المزراحيين والعرب (غصن الزيتون، بستان أبراهام، زمن السلام، تخيّل، المغنية نوا، جوقة نيتسانيم، المغنية ليراز، أغنية السلام بين الجيران، تخيّل، أحبك، أهلا بيك. وفرقة أوركسترا النور، وأوركيسترا أسدود، المغنية نركيس). ثانياً، الإثني -نوستالجي، وهو المزراحي الذي يعبّر عن الحنين إلى الماضي والأصول العربية (المغنية شيران،

فرقة يمن بلوز، المغني زئيف يحزاقيل). وثالثاً، الموسيقى النقدية الاحتجاجية (رون بيريتز، المغني والشاعر يوسي تسباري، وفرقة A-WA، ألبوم بيتي في راسى).

ازدهرت الموسيقى المزراحية بعد سنوات التسعينيّات، وبعد عقد اتفاقية أوسلو ظهرت العديد من الفرق والعروض الموسيقية التي جمعت بين إسرائيليين من أصول مزراحية وفلسطينيين. وصلت هذه المبادرات الإسرائيلية المنشأ والتمويل إلى دول مختلفة حول العالم، إلا أنّ معظمها تلاشى وأصبح شبه مستحيلٍ بعد اندلاع الانتفاضة الثانية عام 2000. وعلى الرغم من تقنين الحكومة الإسرائيلية تمويل الأعمال الموسيقية المشتركة بعد اندلاع الانتفاضة الثانية عام 2000، إلا أنّ بعض المؤسسات الأجنبية سعت لإحياء المهرجانات المشتركة بحدف تعزيز فكرة السلام والتعايش (Dardashti, 2012). وفي تلك الفترة، اتجه عدد من الموسيقيين المزراحيين نحو إنتاج أغاني إثنية الطابع تستخدم ألحان ولهجات الدول التي هاجروا منها للاستيطان في إسرائيل وتعبّر عن الحنين المثقافة العربية (Dardashti, 2012). وقد شهد العقد الأخير رواجاً لأنماط جديدةٍ تنضوي تحت مظلّة العربية طاهرةً في الموسيقى حوض البحر المتوسط" الواسعة، لتصبح الموسيقى الشرقية الشعبية والغناء باللغة العربية ظاهرةً في المؤسرائيلي (Karkabi, 2019, 289 &Erez).

واستطاعت الموسيقى المزراحية خلال العقد الأخير أن تصل إلى مستوى الحيز العام وأن تنافس الموسيقى الأشكنازية. فقد شهدت الموسيقى الشعبية في "إسرائيل" ظاهرةً مميزةً منذ عام 2010، وهي إنتاج الجيل الثالث من المزراحيين تسجيلاتٍ وعروض موسيقية باللغة العربية. وأصبحوا ينتجون أغاني عربية، سواءً بشكلٍ حصريّ أو جنباً إلى جنب مع العبرية أو الإنجليزية، وتعرض هذه الأغاني على جميع المحطات الإذاعية، ولا سيّما على محطة الجيش الإسرائيلي (Galgalatz) (Grez& Karkabi, 2019). وفي العام 2015، أصبحت أغنية "حبيب قلبي" لفرقة (A-Wa) أوّل أغنيةٍ عربيّة تتصدّر قوائم الموسيقى الإسرائيلية (Shams, 2017). كما ونشرت رابطة الملحنين وناشري الموسيقى في إسرائيل (ACUM) أنّ غالبية الأغاني العشر الأكثر شعبيةً في

إسرائيل عام 2015 كانت تنتمي إلى نوع موسيقى "حوض البحر المتوسط" ( 2020, كانت تنتمي إلى نوع موسيقى "حوض البحر المتوسط" ( 952).

وفي عام 2020، تم التصويت لـ "إيال غولان" المزراحي للقب "مغتي العقد" على مدار عقدين متتاليين (Erez, 2022). وفي العام 2021، ترأست أغنية "شيكوت أدوموت" للمغني إيدن حسون، من أصول مزراحية جزائرية، قائمة أكثر 20 أغنية سماعاً في إسرائيل على تطبيق (Apple Music)، يليها اغنية لعمر آدم، وهو مغني أمريكي-إسرائيلي اشتُهر بدمج ألحان المزراحية مع عناصر البوب الغربية (post, 2021).

وفي العام 2020، وبعد عقد اتفاقيات أبراهام صدر العديد من الأغاني المشتركة بين إسرائيليين من أصول مزراحية وعرب من الإمارات والبحرين والمغرب، وهي بحد ذاتها ظاهرة جديدة لم تتطرّق إليها الدراسات والأدبيات حول الموسيقي المزراحية بعد، يتعقّبها هذا الفصل ويحلّلها بشكل تفصيلي.

## 1. الموسيقي المشتركة

يندرج تحت هذا النمط الفرق والمغنين والأغاني المشتركة بين المزراحيين والعرب التي صدرت منذ التسعينيّات (غصن الزيتون، بستان أبراهام، زمن السلام، تخيّل، المغنية نوا، جوقة نيتسانيم، المغنية ليراز، أغنية السلام بين الجيران، تخيّل، أهلا بيك، وفرقة أوركسترا النور، وأوركيسترا أسدود، المغنية نركيس).

## 1.1 غصن الزيتون

لم يمضِ وقت طويل على توقيع اتفاقية أوسلو حتى أقيمت مراسم في الضفة الغربية بمناسبة توقيع الاتفاقية، واجتمع ممثلو الحكومة الإسرائيلية مع ممثلين عن السلطة الفلسطينية. كانت الفعالية مغلقة واتسمت بالتوتر الكبير، وكان في الحفل فرقة موسيقية عرفت باسم (Alei Hazayit)، والتي تعني بالعربية غصن الزيتون. المنظمون الإسرائيليون الفرقة بحدف الترفيه والتقليل من حدّة التوتر بين الجمهور من الطرفين. تكوّنت

هذه الفرقة الصغيرة من العازفين العرب ومغنية إسرائيلية من أصولٍ شرقية، وقدّمت مزيجاً من الأغابي العبرية والعربية. وفي مقابلةٍ أجراها الباحث الإسرائيلي "بنجامين برينر"، قال أفراد الفرقة إنّ "العرض الموسيقي الشرقي الطابع خفف من حدّة التوتر بسبب عزفهم الألحان والإيقاعات المألوفة للحاضرين"، مضيفين بأخّم "شعروا بأنّ التوتر يذوب عند سماع الناس على جانبي الغرفة اختلاط الموسيقي "الخاصة بحم" واكتشاف أنّ لديهم أرضية مشتركة مع تلك الموجودة على الجانب الآخر". (Brinner, 2009).

وبحلول منتصف التسعينيّات، ازداد الطلب على عروض الفرقة في إسرائيل، لا وبل وصل إلى الضفة الغربية والعالم العربي. في عام 1995، أحيت الفرقة حفلاً موسيقياً لليونسكو في رام الله، وأصبحت في العام ذاته أول فرقة إسرائيلية تحيى عروضاً في الأردن (Dardashti, 2012).

## 1.2 بستان إبراهيم

بعد بضع سنوات، في ليلة صيفٍ دافئة في القدس، تجمّع جمهور في معرضٍ للحرف اليدوية أسفل أسوار المدينة القديمة للاستماع إلى فرقة بستان إبراهيم، وهي مجموعة مختلطة من العرب والإسرائيليين من الأصول الشرقية. كان المسرح الخارجي يقع في حديقةٍ بين الجدران الحجرية القديمة والمدينة الحديثة، وهي منطقة حدودية بين الأردن وإسرائيل. قدّمت الفرقة معزوفاتٍ موسيقية شرقية بدون كلمات، وكانت الموسيقى شرق أوسطية تدمج بين الأسلوب العربي والتركي (Brinner, 2009).

وهكذا، فالموسيقى المزراحية وإحيائها لمراسم اتفاقيات السلام شكّلت بوابة عبورٍ للسياسة الإسرائيلية إلى فلسطين ودول المنطقة بعد عقد اتفاقية أوسلو. وما يميّز هذا النوع من الموسيقى واستخدامه لتمثيل إسرائيل هو تقديم ما هو مشتَرَك مع فلسطين والدول العربية، وليس التركيز على الاختلاف. إذ قدّم الموسيقيون المزراحيون ما لم يكُن

غيرهم من الإسرائيليين قادراً على تقديمه وهو الثقافة العربية المشتركة التي تعطي طابع الأُلفة والقرب والتشابه على عكس الموسيقى الأشكنازية الغريبة عن ثقافة المنطقة وتوحى بوجود استعماريّ دخيل.

#### 1.3 زمن السلام

لم يحظ أي من هذه العروض بذات القدر من الاهتمام الذي حظيت به حفلة السلام الموسيقية التي أقيمت في أوسلو في 13 أيلول 1994، حين احتفل الإسرائيليون والفلسطينيون بالذكرى السنوية لتوقيع اتفاقية أوسلو، وعرضت جوقة ضخمة من الأطفال مكوّنة من خمسين إسرائيلياً وخمسين فلسطينياً أغنية "زمن السلام" برفقة الأوركسترا النرويجية.

كان صاحب فكرة أغنية "زمن السلام"، والتي كتبت قبل اتفاقية أوسلو، هو المغتي الإسرائيلي من أصول مزراحية "أمنون أبوتبول"، الذي أصيب خلال خدمته في جيش النخبة الإسرائيلي بحجرٍ في رأسه خلال الانتفاضة الأولى في خانيونس، قضى على إثرها أشهر في المستشفى، وخُلص خلالها أنّ الحل هو التوجّه نحو السلام، ليخرج لاحقاً من الجيش ويتّجه نحو السلام حسب روايته. وعندما كان في الكيبوتس، سمع "أبوتبول" عن شاعرٍ فلسطينيّ يُدعى فتحي قاسم يعيش في مدينة الناصرة، فتواصل معه وأخبره عن قصته. فكتب القاسم أغنيةً بعد أيام حول البحر والحبّ والسلام والتي أصبحت لاحقاً أغنية زمن السلام. وبينما كان "أبوتبول" يجلس مع مجموعةٍ من الموسيقيين الإسرائيليين الذين كانوا يعزفون حول النار، التقى بالموسيقي الإسرائيلي من أصول عراقية "يائير دلال" حين كان يعزف مقطوعةً موسيقيّة عربية، فقرر "أبوتبول" استكمال عمله الموسيقى "زمن السلام" مع دلال وإنتاجها كأغنية يهودية عربية.

لاحقاً، طُلِب من "أبوتبول" ودلال تحضير أغنية وتقديمها في احتفال الذكرى السنوية الأولى لاتفاقية أوسلو، فكانت أغنية "زمن السلام" جاهزة لتلك المناسبة. وبحسب رواية منظّمي الحفل، كان الهدف من عرض الأغنية تقديم "ما يلامس القلب الإنساني، وهو الأمر الذي لا يستطيع السياسيون الوصول إليه، ولكن يُمكن للموسيقي

والشِعر تحقيقه، فالموسيقى هي الطريقة الأفضل لجسر الاختلافات بين الثقافات، لأنمّا تلامس القلب الإنساني بطريقة مباشرة وتلامس أرواح وعقول الناس من خلال تجربة المشاعر التي تثبت لك أن الحياة أكبر منك وأكبر من مشاكلك الصغيرة، وهذه هي اللحظة التي يستطيع من خلالها الفنان مهاجمة وتغيير العالم". كانت فكرة المنظمين تكمن في أن يؤدي الأغنية الأطفال الفلسطينيون والإسرائيليون سويةً، بينما كان دلال الذي يعزف الموسيقى العبرية والعربية أهلاً لتأدية تلك المهمة (OLAMALE1, 2021).

لم يستطع "أبوتبول" حضور الحفل في أوسلو بسبب إصابته، فأرسل صديقه "يارون" ذا الأصول المزراحية. قاد دلال تدريب الأطفال الفلسطينيين والإسرائيليين، وبقيت هذه التدريبات سريةً خوفاً من المعارضة الفلسطينية. وكان رأي دلال بأنّ أهمية الأغنية وأداءها الفلسطيني الإسرائيلي المشترك ينبع من أنّ "السلام ليس فعلاً سياسياً فقط، ولا مجرّد توقيعٍ لاتفاقية، بل هو معرفة لثقافة الآخر أيضاً، وألّا تكون هذه المعرفة سطحية، "بل يجب أن تعرفها وتنقبلها وتستمع إليها وتفهمها وأن تحبها إن أمكن". أُجريت بعض التدريبات على الأغنية في مدرسة راهبات الوردية حيث طلب دلال من الأطفال أن يغنوا سويةً، كلّ بلغته، وأن يردّدوا في ذات الوقت عبارة "زمن السلام إن شاء الله" خلال عزفه على العود (OLAMALE1, 2021).

بعد وصول الأطفال (وعددهم مئة طفل) إلى أوسلو، غنى الأطفال الإسرائيليون بالعبرية وغنى الأطفال الفلسطينيون أغنية موطني بحضور "شمعون بيريز"، الذي هنّأ الأطفال بالتصفيق الحار وقال "تستطيعون الغناء معاً"، مضيفاً: "نحن نفعل كلّ شيء من أجل هؤلاء الأطفال، بمدف أن يكونوا سويةً وأن يكونوا قادرين على الغناء معاً، دون كراهية وحرب وسفك للدماء" (OLAMALE1, 2021).



صورة رقم (2). صورة مقتطعة من فيلم زمن السلام

كانت الأغنية بقيادة المغني "يارون" ذي الأصول المزراحية، الذي غنى مع الأطفال في أوسلو بعد استلام الرئيس الراحل ياسر عرفات ورئيس الوزراء الإسرائيلي السابق: شمعون بيريز" جائزتي نوبل للسلام، وغنى الأغنية بالعبرية والعربية الركيكة التي لم تكن مفهومةً في معظم الأحيان (OLAMALE1, 2021).

بدأت الأغنية على ألحان العود وانتقلت تدريجياً إلى استخدام الآلات الموسيقية الغربية، ونصّت كلماتما على النحو التالي:

#### باللغة العربية

مثل البحر والسلام يا حبيبة/ في أيام الكفاح والحزن/ بين العواصف والرعد/ تنفجر المشاعر/ زمن السلام/ إن شاء الله.

#### باللغة العبرية

هناك وقت/ أعرفه من بعيد/ طويلٌ مثل نجمٍ وحيدٍ تحت المطر/ هناك في السماء/ في أوقاتٍ من المدّ والجزر/ في أيام الكفاح والحزن بسبب البرق/ يضىء قوس قزح/ وسأعرف أنّه حان وقت السلام/ إن شاء الله.

بعد إطلاق أغنية زمن السلام، ظهر يائير دلال على الساحة الموسيقية الاثنية في إسرائيل في منتصف التسعينيّات باعتباره الموسيقي المزراحي الأول الذي أقرّ بوضوحٍ أنّ هويته كعراقيّ يهودي تعتبر جزءاً من التراث الثقافي المشترك مع الفلسطينيين (Dardashti, 2012). كما أصدر العديد من الأغاني ذات الطابع الشرقي، واستمرّ بالتعاون مع الموسيقيين الفلسطينيين حتى اندلاع الانتفاضة الثانية في العام 2000، حيث شعر دلال بالإقصاء من قبل الموسيقيين الفلسطينيين الذين كان يتمّ دعوقمم إلى العروض الإسرائيلية، وكانوا يتجنبون دعوة الإسرائيليين إلى عروضهم واجتماعاتهم (Dardashti, 2012).

## 1.4 تخيّل -الشاب خالد وأتشينوام نيني

وفي سنوات التسعينيّات كان المغني الجزائري "الشاب خالد" من أوّل المغنيين العرب الذين أصدروا أغاني مشتركة مع إسرائيلية، حيث أنتج أغنية تحت اسم "تخيّل" (xxClandestin0xx, 2009) مع المغنية الإسرائيلية من أصول عنية "أتشينوام نيني" والمعروفة باسم "نوا". صدرت الأغنية تيّمناً بأغنية (Imagine) الشهيرة لا "جون لينون"، ضمن ألبوم "كينزا" عام 1999 للشاب خالد.

في أغنية "تخيل"، يؤكد الشاب خالد ونوى رؤيتهما للسلام ورغبتهما في عالم بلا حدود وانقسامات، حيث يغنون بالعبرية والعربية والإنجليزية. تبدأ نوا في الغناء بالعبرية، ويغني بعدها خالد بالعربية، ثم يغنيان معاً بالإنجليزية نص لينون الأصلي. في المقطع الرابع تتبادل نوا وخالد السطور بأسلوبٍ حواريّ قبل أن يختتموا معاً، "تخيلوا كلّ الناس، يعيشون حياة بسلام".

وتنص كلمات الأغنية على الاتى:

#### بالعبرية

تخيل عالم دون خوف/ عالم دون كراهية/ نعيش فيه معاً/ عالم حب/ نبني فيه مستقبل/ لنا الاثنان/ بنفس المكان.

#### بالعربية

هذه قرون وأعوام/ تتحقّق كل الأحلام/ راني نتمنى اليوم/ السلم في هذا الكوّن/ ومع مرور الأيام/ السِلم في كل مكان.

#### الإنجليزية

قد تقول أبي حالم/ ولكنني لست الوحيد/ آمل أن تنضم إلينا يوماً ما/ وأن يكون العالم واحد/ تخيل ألا يكون هناك دول/ ليس من الصعب فِعل ذلك/ لا شيء تقتُل أو تُقتَل لأجله/ ولا حتى دين/ تخيل كل الناس/ يعيشون بسلام.



صورة رقم (3): صورة مقتطعة من أغنية تخيّل.

غنى الشاب خالد و"نوا" أغنيتهما المشتركة في دول مختلفة حول العالم، من ضمنها إحيائهما لحفلٍ في إيطاليا عام 2001، أثناء حصار مخيم جنين بدبابات الإحتلال، وبحضور الرئيس الإسرائيلي السابق "شمعون بيريس" ومستشار الرئيس الفلسطيني الراحل ياسر عرفات، محمد رشيد (Aljazeera, 2002). وعندما سئئل الشاب

خالد عن أسباب غنائه مع المغنية الإسرائيلية قال إنّ الهدف من ذلك كان تقديم صورةٍ أخرى عن الفلسطينيين للرأي العام الغربي مفادها أنّ العرب لا يفجّرون أنفسهم فقط، بل يوجد بينهم دعاة للسلام، مضيفاً: "مانيش سياسي، أنا مغني أغني للحرية والسلام والمحبة" (البيان 24، 2002). شارك الشاب مامي والشاب فضيل من الجزائر بأداء الأغنية لاحقاً مع خالد و"نوا" وسط جمهورٍ غربي واسع، وبرفقة مغنيين من دول مختلفةٍ من العالم، واختتموا المغنيين العرض بغناء مقطع "لينون" الأصلي باللغة الإنجليزية معاً. يدلّ هذا الصوت الموحّد بالغناء على ما هو مشترك بينهم عند غنائهم سويةً بلغة واحدة.

## 1.5 مسابقة اليوروفيجن 2009

تعاونت "نوا" مع العديد من الفنانين في العالم العربي، بما في ذلك خالد من الجزائر ونبيل سلامة من لبنان، ولكنّ أبرز أغانيها كانت أغنية "يجب أن يكون هناك طريق آخر" بمشاركة الفنانة الفلسطينية ميرا عوض، التي مثّلت معها إسرائيل في اليوروفيجن عام 2009 في اليوم الثاني من الحرب الإسرائيلية على قطاع غزة.

تشارك إسرائيل في مسابقات اليوروفيجن منذ عام 1973، لكنّ عوض كانت الفلسطينية الأولى التي تغني بالعربية كمشاركةٍ إسرائيليّة في المسابقة (Belkind, 2010, 12). بعد أداء أغنيتهما المشتركة، "نوا" وعوض أصبحتا أيقونتين عالميتين تحملان رسائل السلام وتعدّد الثقافات من إسرائيل.



صورة رقم (4): صورة مقتطعة من مسابقة اليوروفيجين 2009

قال الرئيس "شمعون بيريز" حينها إنّ دويتو "نوا" وعوض سيكون فرصةً للدعاية الجيدة، بسبب خشبة المسرح التي غنيتا عليها والتي تجذب مئات الملايين من المشاهدين الأوروبيين..."الحقيقة هي أن كلتا [المغنّيتين] تعزفان معاً وتغنيان من أجل السلام" (Joshua, 2009).

اعتبر مجموعة من الفنانين الفلسطينيين مشاركة عوض في اليوروفيجن بعد يوم من بدء إسرائيل حربها على قطاع غزة تواطؤاً في العنف، وأرسلوا لها رسالةً مفادها أنّ هدف إسرائيل من انتقائها للمشاركة بالمسابقة هو خلق مظهرٍ يوحي بالتعايش العربي الإسرائيلي في خضم قيام إسرائيل بمجازر يوميّةٍ ضدّ الفلسطينيين. لاحقاً، نشرت صحيفة هآرتس الإسرائيلية أنّ اختيار عوض للمشاركة بالمسابقة يُعيِّر عن الطموح من أجل التعايش الذي يتجاوز السياسة. بعد انتهائهما، من المسابقة قرّر الثنائي إحياء حفلٍ موسيقيّ في تل أبيب لجمع التبرعات للجرحى الفلسطينيين في غزة، وخلال الأسبوع الأخير من الحرب نشرت "نوا" رسالةً مفتوحةً إلى الفلسطينيين في غزة طالبةً منهم "التكاتف مع الإسرائيليين في استئصال التعصّب"، وأضافت "أعلم أنه في أعماق قلوبكم تتمنون التخلّص من الوحش المسمّى حماس الذي سبّب لكم القتل والرعب، وحوّل غزة إلى كومة قمامةٍ من الفقر والمرض والبؤس. لا يسعني إلا أن أتمنى لكم بأن تقوم إسرائيل بالمهمة التي نعلم جيعاً أنها يجب أن تتم، وأن تخلّصكم من هذا السيطان، هذا الفيروس، الذي يسمّى حماس".

جاء الردّ الفلسطيني ساخطاً على رسالة "نوا" التي تلقّت العديد من الرسائل من الفنانين الفلسطينيين، من ضمنها رسالة من الفنان جوليانو خميس، الذي ردّ عليها بأنه "ليس هناك ما هو أكثر تعالياً وتكبّراً ووقاحة من أن تدّعي بأنّ الحركة السياسية التي انتخبها الشعب الفلسطيني بحريّة عبارة عن سرطان، لا يسع المرء إلا أن يشعر بالإشمئزاز من الأشخاص الذين يدعمون إطلاق الرصاص، ومن ثمّ يقومون بشراء البطانيات للأطفال الجرحى، لا يمكنك قتل غزة والبكاء عليها في ذات الوقت" (Belkind, 2010).

كلمات الأغنية:

تبدأ "نوا" وعوض بالغناء سوية بالإنجليزية

"يجب أن يكون هناك طريق آخر"

ثم تغنّي "نوا" بالعبرية وتنضمّ إليها عوض:

"عيناكِ اختي تقول/كلّ ما يطلبه قلبي/ اجتزنا حتى اللحظة، طريق طويلة/ طريق جداً صعبة/ سويةً والدموع تنهال وتكوي هباءً/ ألمّ بلا اسم/ نحن ننتظر فقط اليوم التالي".

وتغني عوض بالعربية

"عينيي بتقول رح يجي يوم وكلّ الخوف يزول/ بعنيكي الإصرار إنه عّنا إصرار/ إنّه عنّا خيار نكمل هالمسار مهما طال/ لأنّه ما في عنوان وحيد للأحزان".

## ثمّ بالعبرية:

"سنعبر طريقًا طويلة/ طريق جداً صعبة/ سويةً إلى النور/ والدموع تنهال وتكوي هباءً/ ألم بلا اسم/ نحن ننتظر فقط اليوم التالي".

بالعربية

"عينيكي بتقول كل الخوف يزول"

بالإنجليزية

"وعندما أبكي، أبكي لكلتينا/ ألمي ليس له اسم/ وعندما أبكي/ أبكي/ إلى السماء عديمة الرحمة وأقول/ يجب أن يكون هناك طريق آخر".

تبيّن الأدبيات حول علم الموسيقى دور اللحن والغناء في التقليل من التوتر والصراع، إلا أنّ الموسيقى أيضاً، وفي حالة تجيير الموسيقى المزراحية ضمن إطار التطبيع، من الممكن له أن تكون جزءاً من العنف، بالتحديد عندما تُعرَف موسيقى السلام لتغطي على دوي الانفجارات والدماء والقتل، وعندما تسبق الموسيقى التي تعبّر عن التحالف والسلام التغيير الفعلي في الواقع.

## 1.6 جوقة نيتسانيم

تأسست الجوقة عام 2011 في تل أبيب - يافا، من قبل المركز الجماهيري العربي اليهودي، وتضم 12 فتاةً فلسطينية وإسرائيلية في الكورال. وجاء تأسيسها تحت هدف أن "يؤثّر هؤلاء الأطفال بشكلٍ إيجابي على أصدقائهم وعائلاتهم ومجتمعهم والعالم من خلال الغناء والأداء". ومن أبرز عروضها كان عرض "شجاعة الأم لن تبقى صامتة: جوقة الفنون زمن الحرب في متحف تل أبيب للفنون بحضور الدالاي لاما.



صورة رقم (5): صورة لفرقة نيتسانيم برفة الدالاي لاما.

ومن الجدير بالذكر أنّ معظم الفرق التطبيعيّة كانت إسرائيلية المنشأ والتنظيم، بالمقابل كان هناك عدداً قليلاً من الملادرات الفلسطينية التي كان يتمّ دعمها مادياً من قبل الحكومة الإسرائيلية. بدأ هذا التعاون منذ بدايات التسعينيّات واستمرّ خلال الانتفاضة الفلسطينية الثانية عام 2000 بوتيرةٍ متضائلة (Dardashti, 2012). وهكذا، فتحت اتفاقية أوسلو الباب أمام المغنيين المزراحيين للتعاون مع موسيقيين فلسطينيين وعرب. وتأتي هذه المشاريع ضمن سياسةٍ ممنهجة، وبمباركةٍ إسرائيلية وحضورٍ ملفت لرئيس الوزراء الإسرائيلي السابق "شمعون بيريز". وعلى الرغم من هذا التحوّل، إلا أنّ الاعتراض الفلسطيني على هذه الأعمال لا زال حاضراً، وذلك من خلال عزوف الفلسطينيّين عن الانخراط مع فنانين إسرائيليين، ومن خلال الرفض الجماهيري لهذه الأعمال.

## 1.7 المغنية "ليراز"

في المسلسل التلفزيوني "طهران"، تلعب "ليراز شارهي"، المغنية والممثلة الإسرائيلية ذات الأصول الإيرانية، دور جاسوسة إسرائيلية للموساد تعمل عن بعد مع عملاء في الميدان في إيران. وقد لعبت في ألبومها الجديد، "الذي يهدف إلى التقريب بين الشعبين"، الدور ذاته.

وُلدت "شارهي" في إسرائيل لوالدين من أصول إيرانيّةٍ انتقلا إلى إسرائيل عام 1970 قبل الثورة الإسلامية. أقامت "شارهي" لفترةٍ وجيزة في لوس أنجلوس لمتابعة مسيرتها التمثيلية، واحتضنتها الجالية الإيرانية هناك، وأعادت ربطها بثقافة عائلتها.

استكشف ألبومها الأوّل عام 2018 الرموز المتعلقة بالنسويّة وكلّ كلماتما باللغة الفارسية. حققت "ليراز" حسب موقع (Financial Times) نجاحاً غير متوقّع في إيران، وبدأ الموسيقيون الإيرانيون بالتواصل معها عبر وسائل التواصل الاجتماعي برغبة التعاون الموسيقي. وبسبب الخطر الناجم عن التعاون الموسيقي بين "شارهي" الإسرائيلية مع موسيقيين إيرانيين، فقد تمّ التواصل بتبادل الملفات المشفّرة على قنوات آمنة. وكانت

نتيجة هذا التعاون إنتاج ألبومها الثاني "زان" وهي الكلمة الإيرانية لكلمة نساء. بقيَ بعض الموسيقيين الإيرانيين مجهولي الهوية بالكامل في هذا الألبوم ونُسب آخرون إلى أسماء مستعارة (Honigmann, 2020).

الألبوم نفسه عبارة عن مزيعٍ من موسيقى البوب والآلات الفارسية التقليدية، وفي بعض الحالات الألحان والطبول الإلكترونية، ويتكوّن من أغاني تحتّ على الثورة النسوية في إيران وفي دول الشرق الأوسط، وهي تعاون بين موسيقيين إسرائيليين من أصول إيرانية وموسيقيين إيرانيين يقطنون في طهران (Honigmann, 2020).

#### أغنية النساء يغنين

تصوّر الأغنية مشاهد لنساءٍ يلبسن الحجاب ويغنين معاً، حيث تقوم ليراز بخلع النقاب، كإشارةٍ للتمرد والثورة. كلمات الأغنية:

أريد أن أغنيها بصوت عالٍ / أن أصرخها من الداخل/ مقتلعة وفارغة / نائمة ومستيقظة / عندما أغني / أحلم بطهران / سهامي تقف / ثابتة وهادفة / كرموش عيوني / لإطلاق النار من أجل حريتنا / غنن / مسموح لَكُنَ الرقص / مسموح لَكُنَ الفرح / نحن نساء / معاً سنصنع ثورة / إلى متى سنكون هادئين / إلى متى سنخفض رؤوسنا / إلى متى سنثني ركبنا / إلى أين ? (Dead sea recordings, 2019).



#### Comments

X



Language Experts • 1y ago

•

We Persians and Israelis are natural allies in a hostile region and we'll shake hands soon again.

凸 36

50

国 4

#### **4 REPLIES**



alireza monemi • 1y ago

:

Bravo Liraz! Saw u in "Tehran" series for the first time.epic plays! U are a great artist. Keep on the good job

凸 10

50

国



parnia niki • 1y ago

:

You are amazing. Hope to see you in Tehran soon ♥

凸 14

50



Liam Bayani • 1y ago

:

מדהים 💚🖘 כל בהצלחה .... بژی

صورة رقم (6): صورة مقتطعة من أغنية النساء يغنين.

كانت التعليقات على ألبوم "ليراز"، وبمشاركة نساء إيرانيات، على النحو التالي:

Moshe Abraham

مثاليّ لأنه يعبّر عن الرغبة المشتركة لجميع النساء في الشرق الأوسط في التحرّر من الاضطهاد الذي فرضته عليهن الديكتاتوريات الدينية غير المرغوب فيها. دقيق وصحيح.

## Raana Yaghini

عزيزتي ليراز، أرجوك غنّي بالفارسية. أريدك أن تكوني صوتي، صوت المرأة إيرانية. أريد أن أقدّمك للعالم كممثلةٍ للمرأة الإيرانية.

## kakoo ly

من الجيّد أن الموسيقيين الإيرانيين الجميلين خاطروا بحياتهم لمساعدتها لأنّ هذه هي الثقافة الإيرانية الحقيقية.. إنهم يساعدون حتى أولئك الذين يعملون 24 ساعة في اليوم لجلب المزيد من المصاعب للإيرانيين العظماء وحضارتهم العظيمة حقاً، والتي تتضمّن تحرر اليهود من العبودية في بابل وتعليمهم القراءة والكتابة والبناء ... الخ.. تخيّل لو لم يحدث ذلك!! ربما لن يكون لدينا ثلاث ديانات إبراهيمية!!

في مقابلةٍ أجراها موقع موسيقى العالم، أفادت "ليراز" بأنّ الألبوم بالتعاون مع موسيقيين إيرانيين قد قادها إلى تحقيق حلمها الأكبر في اللحظة التي أدركت "أن الشعب الإيراني يستمع إلى الموسيقى التي أغنيها، وإلى قصتي ويرقص على الموسيقى في الحفلات وحفلات الزفاف." وقالت إنّه وصلها فيديوهاتٍ لنساء إيرانيات "يخلعن الحجاب ويرقصن بملابس فيرساتشي." وتضيف: "من ناحية، أخشى أن أتحدّث عن ذلك لأنّه كما تعلم، إيران وإسرائيل ليسا أصدقاء. ولكن في قلوبهم، الناس، نحن أصدقاء حقيقيون ونتحدّث مع بعضنا البعض كل يوم. ونحن نتحدّث على [تطبيقات] (Telegram) و(Instagram) كل يوم وهم يحبوننا حقاً وأنا أحبهم. وأظن أنّه يمكنني أن أحقق حلمي القادم وهو كتابة ألبوم مع الإيرانيين من طهران" ( Passport

## أغنية عزيزة

أطلقت "ليراز" فيديو مصوّراً لأغنية "عزيزة" (Liraz, 2022) خلال الأسبوع الأخير من شهر حزيران 2022، وهي أول أغنية يتمّ إطلاقها ضمن ألبوم كامل سجلته "ليراز" مع موسيقيين إيرانيين عام 2022، تحت اسم (Royal fantasy) "التخيل الملكي". وسوف يتمّ إطلاق الألبوم في 7 تشرين الأول للعام 2022.

وصفت ليراز أغنية عزيزة بأخما "أغنية حب مبهجة ومتناغمة، بطريقة صادقة في مشاهدة علاقات العاشقين، القلوب مرتبطة ببعضها البعض، لكنّ الأجساد على بعد أميال. شوقهم لبعضهم البعض يغلّب كل المشاعر الأخرى، شعور بالجنون يبتلعهم. إخمّ مجانين في بعضهم البعض، ومجنونين بالرغبات التي لم تتحقّق، هؤلاء العشاق هم نحن. إنما انعكاس لعلاقتي مع أصدقائي الإيرانيين. نحن مرتبطون ببعضنا البعض، لكننا بعيدون جسدياً. مجانين بالشوق، مجانين بالرغبة ولكن - سعيدين بحبنا، المشاعر حقيقية. الجنون هو انعكاس لحالات عدم اليقين في عالمنا، والحب تذكير بأنه وسط كل هذه الفوضى، لا يزال هناك الكثير من الضحك والسعادة تحيط بنا" (Liraz, 2022).

يصور فيديو أغنية عزيزة لقاء "ليراز" مع موسيقيين إيرانيين، الذين طلبوا الاعتيم على وجوههم، حتى لا يعرفهم الناس.



صورة رقم (7): صورة مقتطعة من أغنية عزيزة.

وهكذا، يتجاوز المشروع الفني العلاقات السياسية بين إيران وإسرائيل. فعلى الرغم من العلاقة العدائية بين البلدين، إلا أنّ الموسيقى في هذه الحالة استطاعت الوصول إلى قاعدةٍ شعبية، وهو ما يجعل من الموسيقى أداةً قوية، يسبق فيها التطبيع الشعبي السلام في الواقع، أو حتى التطبيع السياسي.

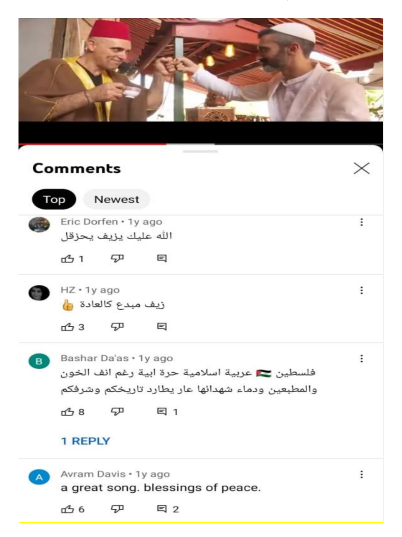
### 1.8 السلام بين الجيران

في العاشر من كانون الأول 2020، نشر المجلس العربي للتكامل الإقليمي أغنية بعنوان: السلام بين الجيران (مركز اتصالات السلام، 2020)، بالتعاون ما بين المغني الإسرائيلي من أصول عراقية "زئيف يجزقيل" والمغني التونسي نعمان الشعاري، بتلحينٍ من موسيقي يمني "موهوب" طلب أن يبقى مجهول الهوية. تعتبر هذه الأغنية أوّل تعاونٍ يغي تونسي إسرائيلي، بدعمٍ من المجلس العربي للتعاون الإقليمي وبتمويلٍ من الصهيوني "دنيس روس". تلقّت الأغنية أموالاً ضخمة من الإمارات وإسرائيل، وكان المغني التونسي نعمان شعاري قد زار إسرائيل عدّة مرات وقدّم حفلاتٍ مقابل مبالغ طائلة" (The Arab Weekly, 2020). أصدرت الأغنية فيديو مصور يعرض مشاهد مختلفة من تونس وفلسطين المحتلة، حيث يبدأ الفيديو بتصوير المغني الإسرائيلي "يحزقيل" وهو في مقهى يُدعى مقهى فيروز (عربي الطابع في يافا، وفي الخلفية صور للفنانة اللبنانية فيروز)، وينتقل إلى تصوير الشاعري وهو يمشي على شاطئ البحر في تونس، ثمّ يتنقل الفيديو ما بين الشاعري و"يحزقيل" ويعرض مشاهد مصورة لمناطق عربية مختلفة، ويصور "يحزقيل" وهو يكتب كلمات الأغنية باللغة العربية.

لحن الأغنية وكلماتها باللغة العربية، تركّز على فكرة "السلام بين الجيران" والتوافق بين الأديان والدعوة إلى إيقاف الحرب. وقد أفاد الشاعري أنّ الفن بالنسبة له ليس له دين ولا جنسية، وأنّ موقفه من التطبيع محايد والتطبيع في جانبه السياسي لا يهمّه، والفنان يعتقد أنّ التعامل مع الناس يجب أن يكون على أساس إنسانيتهم وليس على دينهم أو انتماءاتهم الأخرى. وأكّد الشاعري أنّ الأمر الذي كان مهماً بالنسبة له أن الفنان الإسرائيلي شريكه بالأغنية أصله عراقي (The Arab Weekly, 2020). يتبنّى "يحزقيل" بصدق هويّته العربية باعتبارها

انتماءً ثقافياً، إلى جانب أسلوب حياته الحريديّ، إذ يقول: "ما الذي تخاف منه؟ اليهودي الشرقي هو تعريف عن طريق الإقصاء، كلّ من هو ليس أشكنازياً فهو مزراحي، يهود بخارى هم من اليهود الشرقيين على الرغم من أغم ليسوا من أصولٍ عربية. لماذا أعرّف عن نفسي عن طريق الإقصاء؟ لديّ اسم: أنا يهودي عربي" (Karkabi, 2019).

يبيّن "نديم كركبي" أنّ "يحزقيل" وآخرين يفتحون نافذةً على سياسات الهوية القديمة والجديدة التي تسمح للدعاية الصهيونية في إسرائيل بادّعاء شرعيّة العنصرية تحت ستار الكونيّة والتعايش والتعدّدية الثقافية والمؤاخاة بين الأديان اليهودية والإسلامية والمسيحية بقدرتهم على عزف الموسيقى العربية معاً (karkabi, 2019).



صورة رقم (8): صورة مقتطعة من أغنية السلام بين الجيران.

لاقت الأغنية ردود فعل متناقضة، عارض أغلبها المغنّي التونسيّ واتّممه بالتطبيع مع إسرائيل.

#### مقتطفات من كلمات الأغنية:

أنا عربي أعشق أوطاني، مؤمن بجميع الأديان/ أنا عربي ولديّ إيمان بالتصالح بين الجيران/ أنا يهودي التوراة كتابي من نسل خليل الرحمن/ نحن الذين غايتنا نبني جسوراً للسلام/ يا صديقي حُلمُكَ هو حُلمي وأهدافي سلامٌ وأمان/ لا للحروب لا للدمار/ بالسلم ننهضُ باقتدار/ هيا بنا نحو السلام.

تصوّر كلمات الأغنية، التي بظاهرها تدعو إلى السلام، وجود إسرائيل على أنّه طبيعي في المنطقة باستخدام عبارة "التصالح بين الجيران"؛ وهنا يتمّ تصوير الجيرة على أخّا أصيلة، وتصوّر الاختلاف على أنّه مجرّد اختلاف دينيّ. وهنا، يتمّ استخدام اليهودي الشرقيّ كمحاولةٍ لتطبيع وجود إسرائيل وإظهاره على أنّه أصيل في المنطقة. تبيّن الأدبيات حول الموسيقي دورها في الحدّ من الصراعات والتقليل من التوتر بين الأعداء، ولكنّ هذا الطرح يتجاهل العلاقة الاستعماريّة التي تحدف إلى تطبيع الوجود كما تشير مدرسة الاستعمار الاستيطاني، دون إجراء أيّ تغيير في موازين القوى. إضافةً إلى ذلك فإن الحوية المركّبة للمزراحيين في إسرائيل تخلق أدواتٍ استعمارية وتعبّد الأبعاد، فالحوية الإسرائيلية تمثل العداء والاستعلاء بسبب استعماريتها، بينما تُستخدم الموسيقي المزراحي نفسه. هذا التحوّل الطريق للتحايل الاستعماري من خلال التشبث بأصالة اللحن والموسيقي والموسيقي المزراحي نفسه. هذا التحوّل بالتعاطي مع المغني والأغنية المزراحية يكشف عن الاستخدامات الاستعمارية للموسيقي المزراحية، والتي تتذبذب ما بين المحقّ والبناء، الإقصاء والمشاركة، التهميش والتمثيل كانٌ بما يتناسب مع الأهداف الاستعمارية زماناً

#### 1.9 أغنية أهلا بيك

أطلقت أغنية "أهلاً بيك" بتاريخ 30 أيلول 2020، وهي العمل الفنيّ الأول بين الإمارات وإسرائيل بعد توقيع "اتفاقيات أبراهام". سجّل الأغنية المغنيّ الإسرائيلي من أصولٍ مزراحية "إلكانا مارزيانو" والمغني الإماراتي وليد الجاسم الذي أعرب عن سروره بالتعاون مع المغنيّ الإسرائيلي. وفي مقابلةٍ أجراها على موقع "العربية" يقول إنّه تلقى العديد من الرسائل التي ترحّب بالأغنية، وأنّ جمهوره يتطلّع لأعمال جديدةٍ من هذا النوع، مضيفاً أنّه يرغب بأن يكون سفيراً للسلام (Judd, 2020). وفي مقابلةٍ أجراها "مارزاينو" مع موقع (The Time يرغب بأن يكون شفيراً للسلام هو قيمة شائعة في الموسيقى الإسرائيلية، وأنّ إسرائيل كانت تعيش صراعاً مع جيرانها وتخضع لخطر الهجوم المستمرّ منذ تأسيسها عام 1948. كما أضاف أنّه يعتبر تفاعل الشباب الإسرائيليين والإماراتيين عبر الإنترنت ووسائل التواصل الاجتماعي للحديث عن الأغنية نصراً شخصياً، كاشفاً عن خطته لإقامة حفلٍ موسيقيّ مباشرٍ مع الجاسم عند انتهاء جائحة كورونا (APF, 2020). وقد حصلت الأغنية على أكثر من مليون مشاهدة خلال الأسبوع الأول من إطلاقها.



# Comments

 $\times$ 

Тор

Newest



Ali Daoudi • 1y ago

تحية إجلال و تقدير لكل الفنانين المصريين الي رغم تطبيع مصر ( الغالي جدا بالنسبة لإسرائيل ) لم يقبل أي فنان مصري طيلة الأربعين سنة أن يذهب ليضع يده في يد الصهاينة ، بينما لم يمر ٤٠ يوم على تطبيع الإمارات( المجاني) و تشوف كيف يتهافتون على إسرائيل،

خسئتم

凸4 罗 闰1

- Dived Klait 1y ago عمل رائع جميل حياك الله في ديار نعم للحرية وسلام وفتح سفرات البلدين
- Zaki Kaddoura 1y ago (edited) جميلة الاغنية الاماراتية ₪الاسرائيلية ﷺ العام الدبكة

صورة رقم (9): صورة مقتطعة من أغنية أهلاً بيك.

#### من كلمات الأغنية

يا سلام يا بابا/ يا سلام يا ماما/ يا سلام يا سلام /كل ولاد في العالم/ سمعت صديقي من بعيد/ من بعيد سمعت اهالاً بك/ سلام ومرحبا/ أهالاً بك/ اهالاً وسهالاً/ يا سلام يا صديقي/ يا سلام يا صاحبي/ يا سلام جماعة/ يا شباب يا الله يا سلام (אלקנה מרציאנו – הערוץ הרשמי, 2020).

سجل "مارزيانو" والجاسم وصوّرا الفيديو الخاص بالأغنية بشكلٍ منفصل، وأدى "مارزيانو" الأغنية وهو محاط براقصين يبدو أخم فلسطينيين، الذين أدّوا الرقص الفلسطيني التقليدي "الدبكة" وهم يرتدون الملابس الفلسطينية التقليدية. تعتبر هذه الأغنية وسيلةً لتحقيق التطبيع أو "السلام الدافئ" لتصوير العلاقة ما بين إسرائيل والدول العربية، في الخليج خصوصاً، على أخمًا علاقة صداقة وذلك بحدف نقل جهود تحقيق السلام إلى المستوى الشعوب لا على الصعيد السياسي فقط. وهذا تحوّل دراماتيكي تلعب فيه الموسيقي دوراً مهماً لاختراق إسرائيل للشعوب العربية، ليس على الصعيد السياسي أو التجاري فقط، بل على الصعيد الشعبي أيضاً، بالإضافة إلى للشعوب العربية، إسرائيل وتحسين صورتما على الصعيدين العربي والعالمي. يظهر من خلال غناء "مازيانو" بالعربية تارةً والعربية تارةً أخرى نوعيّة العلاقة التي تمهّد الأغنية لبنائها مع الشعوب العربية، فغناءه بالعربية يدلّل على القرب والتشابه، بينما يؤكّد الغناء بالعربية على الهوية الإسرائيلية. فالعلاقة بحذه الحالة توظّف الإرث الثقافي العربي للمزراحيين، بينما تؤكّد على العلاقة بين العربي، والإسرائيلي ككيان، وليس كمغنيين عرب يختلفان بالدين، بينما يؤكّد على العلاقة بين العربي، والإسرائيلي ككيان، وليس كمغنين عرب يختلفان بالدين، بينما يؤكّد العائلة المحابين الفلسطينية للتعبير عن الثقافة الإسرائيلية المغايرة.

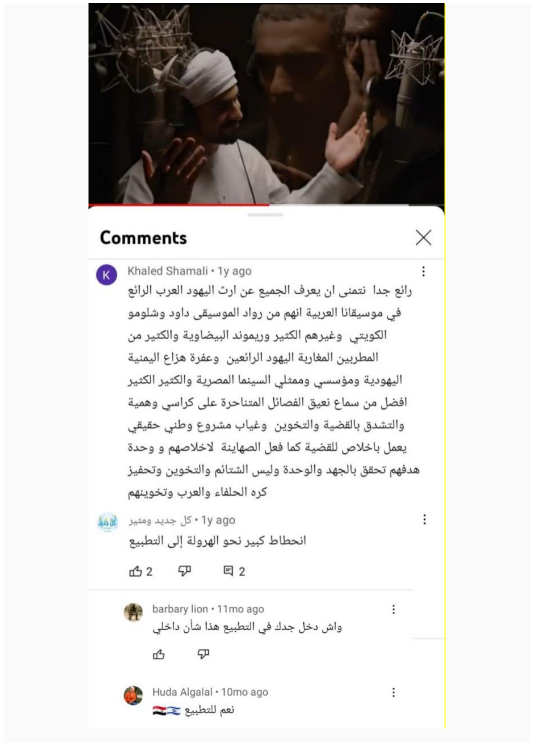
# 1.10 أغنية سيدي يا سيد سادتي

أصدر المغنّي الإسرائيليّ من أصول عراقية "دودو تاسا"، والمغنّي الإماراتي محمد الشحي أغنية "سيدي يا سيد سادتي" (America Abroad Media, 2020) للفنان الراحل جابر جاسم. وقد سجّلاها معاً في دبي، وهي ثاني عملٍ غنائيّ مشترك بعد تطبيع العلاقات بين إسرائيل والإمارات.

أُطلقت الأغنية في حفل (America Abroad Media)، والذي تمّ بنّه عبر الإنترنت بسبب قيود جائحة فيروس كورونا. زار "تاسا" الإمارات للمرة الأولى في 24 تشرين الثاني عام 2020 لتسجيل الأغنية شخصياً إلى جانب الشحي. علماً أنّ المغني الإسرائيلي من عائلةٍ تعود أصولها إلى الكويت والعراق، الأمر الذي دفع إدارة الخفل الأمريكي إلى ترشيحه لهذا العمل الفني المشترك (The Jerusalem Post, 2020).

من جهته، قال مؤسس الحفل "آرون لوبيل" إنّ "تاسا مثالي لهذا التعاون بسبب نجاحه الكبير في إسرائيل وجذوره العميقة في الخليج". "تاسا" هو حفيد الموسيقي العراقي داوود الكويتي، الذي وُلد في الكويت واشتُهرت أعماله في العالم العربي منذ ثلاثينيّات القرن الماضي، وتمّ حظر موسيقاه في العراق خلال حكم صدام حسين لكونه إسرائيليّاً.

اعتبر "لوبيل" أنّ "مشاركة تاسا تبعث برسالةٍ قويّة إلى المنطقة حول تاريخ اليهود في الشرق الأوسط وحقيقة أن غالبية الإسرائيليين يشتركون في هذه الجذور" (The Jerusalem Post, 2020).



صورة رقم (10): صورة مقتطعة من أغنية سيدي يا سيد سادتي.

يتضح من خلال نماذج التعاون السابق ذكرها دور المزراحيين في تحقيق التطبيع على وجه الخصوص، حيث أن المجذور الإيرانية لـ "ليراز" والعراقية لـ "يجزقيل" والكويتية العراقية لـ "تاسا" كانت السبب في قبول المغنيين للتعاون

معهم. وتبيّن من خلال البحث أنّ الغالبية العظمى من الإنتاجات الموسيقيّة التطبيعيّة هي لإسرائيليّين من أصول مزراحيّة، باستثناء قلّةٍ قليلةٍ من الإسرائيليين الأشكناز (وهم خارج نطاق الدراسة). حيث يقدّم المزراحي ثقافته كثقافة تشترك بنفس الجذور، لا وبل من ذات الموطن العربي، الأمر الذي يخلق مستوىً من التواصل يصعب على الدولة الأشكنازية أو الأوروبية تحقيقه. يظهر أيضاً أن الأغاني المشتركة بين المزراحيين والمغنيين العرب من دول وقعت على اتفاقيات سلام مع إسرائيل، تُبرز الهوية الإسرائيلية للمغني المزراحي بشكل ظاهرٍ ومباشر، أيّ أنها تؤكد على علاقة السلام بين الدول العربية وإسرائيل، على عكس الأغاني المشتركة مع مغنيين من دول لم توقع على اتفاقيات سلام، والتي تركّز على هوية المزراحي كعربي يهودي.

#### 1.11 فرقة النور

تأسست فرقة النور عام 2015، وهي عبارة عن أوركسترا مكونةً من 25 عضواً فلسطينياً وإسرائيلياً من أصول مزراحيّة، بإدارة "أربيل كوهين" ذي الأصل المغربي (Brown, 2022). تعرّف الفرقة عن نفسها كأوركسترا إسرائيليّة للموسيقى الكلاسيكية العربية، وتؤدّي موسيقى من جميع أنحاء العالم العربي، بما يشمل مصر وسوريا ولبنان والأردن والكويت والمغرب العربي. أمّا هدف إنشاء الأوركسترا، فكان الاستمرار في تقاليد الموسيقى الشرقية والعربية. وتعتبر الفرقة أنّ الموسيقى الشرقية هي لغة السلام التي تتجاوز الزمان والمكان ولديها القدرة على ربط الشعوب والمعتقدات والأديان (igive, 2022).

شاركت فرقة النور في العام الأول لتأسيسها في الاحتفال في يوم القدس الإسرائيلي الثامن والأربعين الذي أُقيم احتفالاً به "توحيد الجانب الغربي مع الجانب الشرقي لمدينة القدس بعد حرب 1967". نظم الحفل سلسلةً من الفعاليات التي تسلّط الضوء على القدس كمكانٍ للتسامح والتعايش بين الفلسطينيين والإسرائيليين. وكان الهدف من استضافة فرقة النور للغناء "هو أن يكون هناك دائماً صوتان على خشبة المسرح، صوت يهودي وغير يهودي، تمامًا مثل القدس" (Steinberg, 2015). أصبحت فرقة النور ذات صيت واسع الانتشار مؤخراً

بعد إطلاقها مقطوعةً موسيقية بعنوان "أحبك" (Firqat Alnoor, 2020)، من تلحين الفنان الإماراتي وطلاقها مقطوعةً موسيقية بعنوان "أحبك" (الكعبي لمباركة اتفاقية السلام بين إسرائيل والإمارات عام حسين الجسمي وبدعمٍ من وزيرة الثقافة الإماراتية نورا الكعبي لمباركة اتفاقية السلام بين إسرائيل والإمارات عام (Leichman, 2020) 2020

جمعت الأغنية 25 موسيقيّ إسرائيلي، وتمّ إطلاق المعزوفة من واشنطن في الولايات المتحدة الأمريكية. وقد قرّر المنتج "رونين بيليد حداد" تصوير المقطع في السادسة صباحاً على سطح برج (Azrieli) الدائري الذي يبلغ ارتفاعه 187 متراً، تكريماً لبرج خليفة في دبي الذي يبلغ ارتفاعه 830 متراً والذي يشكل أعلى صرحٍ في العالم (Leichman, 2020).

يبدأ الفيديو الموسيقيّ برسالةٍ من الرئيس الإسرائيلي "رؤوفين ريفلين" يقول فيها: "توقيع معاهدة السلام اليوم والمعاهدة المرتقبة مع البحرين يشكّل بوابةً لعصرٍ جديدٍ للشرق الأوسط بأسره. عصر السلام بين الدول والسلام بين الشعوب.. إن شاء الله، سنرى المزيد من هذه الإنجازات قريباً، وسنعيش بسلامٍ في جميع أنحاء المنطقة مع جيراننا"، وينهي "ريفلين" رسالته بقول "السلام عليكم" (Uddin, 2020).



صورة رقم (11): صورة مقتطعة من معزوفة أحبك.

يعرض الفيديو المصوّر للأغنية الموسيقيين وهم يعزفون بأدوات موسيقيّةٍ عربيّة مثل العود والقانون والناي، وأدوات غربية مثل التشيللو والفيولن. ولاحقاً، يظهر الموسيقيون وهم يطلقون طيور الحمام، في إشارةٍ إلى عملية السلام، ويحملون أعلام إسرائيل والإمارات ويلوّحون بها. جاءت ردود الفعل على المقطوعة الموسيقية متفاوتة ما بين الترحيب والقبول والرفض التام.



# Comments ×



masha jaff20 • 1y ago نتمنى تعاون في الدراما الإسرائيلية الجميله لتعرض على قنوات العربيه

母 兄 ■ 2

(編) J S・1y ago

(記) J S・1y ago

(記) J S・2y ago

(記) J S・2y ago

(記) J S・2y ago

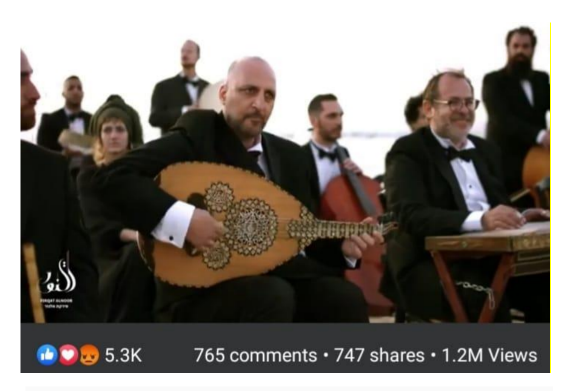
▲ معزوفه جميله ، وحمامات سلام يطلقها العازفين ....

تعطينا بارقة امل بتحقيق سلام .. يوما ما ، وهذه هي رسالة
الفن ، ليس الفنانين من يضعوا السياسة ، هم يعبروا عن امال
الشعب وتطلعاته فلا تحملوهم مسؤولية ما يفعله السياسيين،
بعيدا عن السياسة ، لنتستمتع باللحن الجميل الذي الفه فنان
عربي وابدعت في عزفه فرقة اسرائيلية .. ك هذا رمز
لانتصار الفن وامل في حلول السلام ..

صورة رقم (12): صورة مقتطعة من معزوفة أحبك.

وبعد مشاركة فرقة النور في العزف في إكسبو دبي 2020، أصدرت الفرقة في كانون الثاني 2021 مقطوعةً موسيقيّة " أمواج السلام " لمباركة اتفاقية السلام مع البحرين، وقدّمت لها على النحو التالى:

"لهو من دواعي الفخر والشرف أن نشارككم بتحيّة موسيقية جديدة احتفاءً باتفاقيات السلام مع الدول العربية، وهذه المرّة نصل البحرين بإعادة أداء أغنيّة بحرينيّة نقدّمها لشعبها بحبٍ واحترام وتقدير. تمّ تصوير الكليب على أحد شواطئ إسرائيل الخلابة في مدينة قيسارية. عُزفت الأغنية وجُددت انطلاقاً من تقديرنا للموسيقي البحرينية وإيقاعاتها الحيوية والمتميزة. نأمل أن تكون هذه الخطوة بادرةً جديدةً نحو عهد جديد قوامه السلام والتفاعل الحضاري" (Firqat Alnoo, 2021).



صورة رقم (13): صورة مقتطعة من معزوفة أمواج السلام.

يتبيّن من خلال المقطوعات الموسيقية التي أطلقتها فرقة النور بمباركة الدولة الإسرائيلية تحوّل في العلاقات الإسرائيلية مع الدوّل العربية التي وقعت على اتفاقيات أبراهم. حيث تجاوزت الموسيقى المزراحية دور التطبيع

والتقليل من التوتر بين الشعوب، لتلعب دور الديبلوماسي الذي يحمل رسائل سياسية، ويوظف أدوات التسلية وما يحبه الناس "الموسيقي" لتحقيق إرادة السياسيين على الشعوب.

# 1.12 موسيقيون مغاربة يقضون العام في إسرائيل مع أوركسترا أشدود

يتواجد خمسة فنانين مغاربة حالياً في إسرائيل لأداء وممارسة الموسيقى مع فرقة "أشدود الأندلسية" الإسرائيلية بموسيقاها المزراحية التقليدية بمدف مشاركة وتدريس الموسيقى. تمتاز أوركسترا "أشدود الأندلسية" الإسرائيلية بموسيقاها المزراحية التقليدية والعربية، وتتكوّن من موسيقيين إسرائيليين من أصول تونسيّةٍ ومغربية. وعملت الأوركسترا هذا العام على استضافة موسيقيين مغاربة لمدّة عامٍ لإنتاج وعرض موسيقى مشتركة (Steinberg, 2022).

سريعاً بعد توقيع اتفاقيات أبراهام في عام 2020، بدأ "بن سيمون"، أحد القائمين على الفرقة الإسرائيلية، بتصوّر فرصةٍ لجلب موسيقيين مغاربة مدرّبين تدريباً احترافياً إلى إسرائيل، ليعزفوا جنباً إلى جنب مع العازفين الإسرائيليين، الشباب منهم على وجه الخصوص. وفي مقابلة معه، يقول "بن سيمون": "إنّ فرصة التعاون كانت موجودةً دائماً لكن تمّ تعزيزها باتفاقات أبراهام" (Steinberg, 2022).

قامت الفرقة المشتركة بجوّلةٍ من الحفلات الموسيقيّة في مناطق مختلفة في دولة إسرائيل، من ضمنها احتفالاً في متحف تل أبيب للفنون البصرية في 24 كانون الثاني 2022، وعرضاً في مركز رعنانا للفنون المسرحية في 25 كانون الثاني 2022.

يردف "بن سيمون" أنّ الموسيقيين المغاربة أعربوا مراراً عن دهشتهم من حضور الموسيقى والثقافة المغربية في إسرائيل، وبأنّه يحلم بالفعل باستقبال العديد من الموسيقيّين المغاربة الذين يعزفون على الآلات التي يصعب العثور عليها في إسرائيل. ويضيف: "أخّم يتعلمون من بعضهم البعض ويقدّمون كلّ ما لديهم من معرفة وتدريب... يجلب [هذا التعاون] الثقافة المغربية إلى أبوابنا" (Steinberg, 2022).

هذه المجاورة لموسيقيين مغاربة في إسرائيل تحت استضافة أوركسترا مزراحية تخلق علاقاتٍ مباشرة تحت إطار علاقات "ما بين الناس والناس"، وفي هذه الحالة يكون المستضيف إسرائيلياً مغربياً لتبادل تعاليم الموسيقى المغربية، الأمر الذي مهّدت له العلاقات السياسية الودية بين إسرائيل والمغرب ولعب الإسرائيليون المغاربة فيه دور الممثل والمستضيف الإسرائيلي الأول.

# 1.13 المغنية "نركيس"

في تشرين الأول 2021، أحيت المغنية الإسرائيلية "نركيس"، اليهودية المتدينة من أصول مزراحية، حفل توزيع جوائز مهرجان الموضة العالمي في دبي، خلال مسيرةٍ على المدرج عرضت فيها فساتين للمصمم الإسرائيلي "إيلانيت مزراحي"، الذي فاز بالمركز الأول في أسبوع الموضة لأفضل مصمم فساتين زفاف في دبي. غنّت "نركيس" أغنيتها "رايحة معاك" بالعبرية والعربية، بينما كانت ترتدي فستاناً مطرزاً بالأعلام الإماراتية والإسرائيلية، وكتبت على صفحتها على "إنستغرام": "لقد وصلت أغنية رايحة معاك أيضاً إلى دبي، احترامي الكبير لإسرائيل" (Joffre, 2021).



صورة رقم (14): صورة مقتطعة من أغنية رايحة معاك.

أحيت "نركيس" حفل الموضة في دبي وكان غناؤها موجّهاً "لإحياء ذكرى الجنود الإسرائيليين الذين قُتلوا وضحايا "الإرهاب" في ميدان رابين في تل أبيب 7 أيار 2019 (Joffre, 2021).

يحمل سياق هذه الأغنية دلالات ورسائل سياسية تمهد إلى إحداث تحوّلٍ في وعي وموقف الشعوب العربية من إسرائيل، حيث أن "نركيس" مثّلت إسرائيل كضحيةٍ في وسط دبي على دوي تصفيق الجمهور العربي، فليس من الممكن أن تكون الدول العربية الموقعة على الاتفاقية حليفة لإسرائيل طالما كانت إسرائيل في نظر الشعوب العربية دولة استعمارية دخيلة ترتكب الجازر.

من المثير للاهتمام أنّه وعلى الرغم من عقد إسرائيل لاتفاقيات سلامٍ مع الأردن ومصر، غير أنّ هذه الاتفاقيات اقتصرت على الجانب السياسيّ، بينما أخذت اتفاقيات السلام مع الإمارات والمغرب المنحى الشعبي أيضاً. ولا يعدّ هذا التوظيف الإسرائيلي للفن، في سبيل الوصول إلى مجتمعات المنطقة، أمراً جديداً، فلطالما استخدمت إسرائيل المزج بين الفن والدين والتاريخ لتعزيز التطبيع الثقافي وللتغطية على جرائمها. واليوم، بات استخدام الموسيقى الشرقية لتقديم محتوىً قريبٍ من الناس طريقة للوصول إلى الشعوب بسهولةٍ من خلال إنتاج محتوى قريب من الثقافة العربية.

إنّ قبول الموسيقى الإسرائيلية، سواءً بطابعها العبري أو الشرقي، هو مدخل إلى قبول رواية إسرائيل وثقافتها. وعلى الرغم من الادّعاء بأنّ الموسيقى هي فن وليس لها علاقة بالسياسة، إلا أنّ تغليف علاقة المغيّ الإسرائيلي بالحميميّة وتجاهل السياق السياسي هو بحدّ ذاته فعل سياسيّ بامتياز وُجد لتحقيق أهداف سياسية، فضلاً عن تصويره إسرائيل على أنها دولة طبيعية في المنطقة وأنّ الخلاف معها هو مجرّد خلافٍ دينيّ أو اجتماعيّ.

عزّزت "اتفاقيات أبراهام" التعاون الموسيقي بين إسرائيل والدول الموقّعة، الأمر الذي يُعتبر تطبيقاً لبنود الاتفاقية بتحقيق التواصل الثقافي من الناس إلى الناس. وهناك بعض الأعمال التي جمعت الإسرائيليين مع مغنيين من طرفٍ معاد، مثل تعاون المغني الإسرائيلي "يحزاقيل" مع الشاعري من تونس، والمغنية "ليراز" مع موسيقيين إيرانيين، وبهذه الحالة تجاوزت الديبلوماسية الموسيقية القرار السياسي للدول.

منذ تأسيس دولة إسرائيل، تمّ توظيف اليهود الشرقيين في المخابرات الإسرائيلية بسبب إتقائم للغة العربية، وتم استخدامهم كمستعربين. واليوم، يتمّ استخدام موسيقى اليهود الشرقيين من أجل الوصول إلى الدول والشعوب في المنطقة، واستدخال التطبيع الثقافي على مستوى الشعوب التي لطالما كانت السدّ الحامي في وجه التطبيع السياسي مع إسرائيل. كما يجدر الانتباه إلى استخدام هذه الأغاني لقيم نبيلةٍ تتحدّث عن الحقوق والسلام والعلاقة المخبّة بين الأديان والجيران وهي قيم توارثتها الشعوب في المنطقة. هكذا، وإلى جانب محاولات إسرائيل لتصوير نفسها ككيانٍ طبيعيّ وأصيل في المنطقة، ومحاولاتها لتكريس التطبيع السياسي والثقافي، فإخمّا تستخدم للوصول إلى الشعوب في المنطقة بتقديم ما يحبّه الناس، وهو محتوى قريب منهم وموسيقى شبيهة بأطاغم. وتقول فلور حسن ناهوم، نائبة رئيس بلدية القدس، وأحد مؤسسي مجلس الأعمال الإماراتي الإسرائيلي الصول غالبية الإسرائيليين من الشرق الأوسط، تحدث أجدادهم العربية، ويعرفون الثقافة والعقلية العربية، يجب أن يكونوا جسراً طبيعياً للسلام والمصالحة"(Franzman, 2020).

# 1. الموسيقى الإثني-نوستالجي

يتضمّن هذا النمط الأغاني التي تعبّر عن الحنين إلى الماضي والأصول العربية (المغنية شيران، فرقة يمن بلوز، المغني زئيف يزحاكيل).

في أواخر التسعينيّات أصبح كبرياء المزراحيين واضحاً وملموساً، وبعد محاولة بعض الموسيقيين المزراحيين إنتاج أغاني مشتركة مع فلسطينيين وبعد انطلاق الانتفاضة الفلسطينية الثانية عام 2000، توجّه هؤلاء الموسيقيين أمثال "يائير دلال" نحو إنتاج أغاني تعبّر عن التواصل مع الدول العربية التي هاجروا منها. فكان الجيل الثالث من المزراحيين مهتما التواصل مع جذوره، والابتعاد عن أنماط الموسيقى البوب العرقية الهجينة، التي انتشرت في الثمانينيّات والتسعينيّات. بل اتجه نحو إنتاج ما اعتبروه تقاليد موسيقية "نقيّة" أي فارسية وعراقية ومغربية وتركية، الأمر الذي اعتبره الإسرائيليون أكثر تجذّراً وأصالة (Dardashti, 2012).

# 2.1 "يمن بلوز"

نشأت فرقة "ممن بلوز" عام 2010، وتقدّم الفرقة خليطاً من الموسيقى اليمنيّة والغرب إفريقية والجاز، وأصدرت مجموعةً متنوّعة من الأغاني باللغة العربية. ترفع الفرقة شعار "ليس مهماً من أين أنت، فلغتك هي لغتي". يقود الفرقة المغني الإسرائيلي "رافيد كهلاني"، الذي ولد وترعرع في دولة إسرائيل، وهو من أصولٍ يمنيّة. تربى "كهلاني" في عائلة تقليديّة، وعلمه والده الغناء والصلاة باللهجة اليمنية العربية منذ كان طفلاً صغيراً، إلا أنّه لم يتعلّم الحديث أو القراءة والكتابة باللغة العربية قطعاً، إذ يقول "كانت حياتي الغنائية بالعربية، ولكن لم أتحدث أبداً بالعربية". تعلّم "كهلاني" موسيقى "البلوز" الأفريقية، واكتشف لاحقاً حاجته بأن يؤدّي هذا النوع من الموسيقى بالعربية، فبدأ بكتابة الأغاني بالعبريّة، وطلب من والده ترجمتها إلى العربية فبدأ بكتابة الأغاني بالعبريّة، وطلب من والده ترجمتها إلى العربية (2012).

#### أغنية جات محبتي

أطلقت فرقة "يمن بلوز" أغنية بعنوان "جات محبتي" بتاريخ 2014/6/13، وتم تصوير الأغنية في مقهى فلسطيني في القدس القديمة، في سياقي يُظهر ملامح الهوية العربية. لربما اختيار هذا النوع من الموسيقى، وتصويره في هذا المكان، يدلّ على سعي الفرقة للتعبير عن ذاتما من خلال الهوية العربية التي لطالما عملت الهيمنة الأشكنازية على محوها وخلق العداء معها. وفي مقابلة مع "كهلاني"، نشرت بتاريخ 2012/6/6، يقول: "لقد عاش اليهود اليمنيون في اليمن منذ أكثر ممّا يستطيع المرء تذكره، اليهود اليمنيون كانوا جزءاً متكاملاً مع الثقافة اليمنية، اليهود اليمنيون هم يهود عرب، والمسلمون اليمنيون هم مسلمون عرب. اليمنيون المسلمون ليسوا أكثر عمنية من اليهود اليمنيون المسلمون ا



# Comments



:



Hadad Wasiim • 8mo ago

I'm still listening to this song till now. All these years the face of this kid and the drummer was still in my mind.

凸 32







Ageof Glass • 7y ago

musically and culturally mind blowing. the people of Jerusalem sing and play united. Ravid you are amazing man! hoping to see you perform in the UK sometime!



Nasser Lamlas • 4y ago

greetings from Aden Yemen . thanks for not forgetting our culture

#### 11 REPLIES

صورة رقم (15): صورة مقتطعة من أغنية جات محبتي.

#### كلمات الأغنية

جاءت محبتي هذا تمام مع الغني/ والكلام هالحليا مش لي/ اذ قيميني في الرقصة شليني خارج الباب/ جبال الذهب في ظلام من بحر الملح/ لا منطقوني من ظنات العالم (IndieCity, 2014).

انتشرت الأغنية داخل دولة إسرائيل وفي العالم العربي على نطاقٍ واسع. إذ حال تصوير الأغنية في مقهى فلسطيني، وكلماتها العربية وألحان الطبل والعود، دون اكتشاف الكثير من الجمهور العربي لهوية الفرقة الإسرائيلية. استمرّت الفرقة بإنتاج الأغاني باللغة العربية، كما تعاونت مع عددٍ من الفنانين في العالم، من ضمنهم الفنانة مريم حسن، مغنية الصحراء الغربية المعروفة بأغانيها ضدّ الاستعمار، ومن أشهرها أغنية "حيّو الثوار".

وعلى امتداد السنوات الماضية، غنّت الفرقة العديد من الأغاني من ضمنها أغنية عن السلام وعن اليمن، وعلى المتداد السنوات الماضية، غنّت الفرقة العديد من الأغاني من ضمنها أغنية "ما أحلى السلام" ( CHANNEL, 2015)، وتنصّ كلماتها على النحو التالى:

# أغنية ما أحلى السلام

"السلام عليكم يا اخواتي باليمن/ يا إخواتي يا حياتي/ ردوني بالسلام/ ما أحلى السلام/ يا إخواتي باليمن/ وأنتو حياتي/ مني الكم نسمر نسمع أغاني السلام/ يمن يمن/ يا محلاك/ كم تمنيتك/ يا ربتني مسافر واسلي على قلبي. هذه الأغنية التي تخاطب الشعب اليمني بصيغة الأخوة انطلاقاً من الأصول اليمنية للفرقة، وعلى الرغم من أنه لا يمكن وضع الأغنية ضمن إطار التطبيع الثقافي المباشر لعدم وجود شريك عربي أو يمني، إلا أنما خلقت تواصلاً ما بين إسرائيل والشعوب العربية عموماً، ومع الشعب اليمني بشكلٍ خاص. بذلك، حققت الأغنية ما تنطوي عليه الدبلوماسية الثقافية والموسيقية تحديداً. إضافةً إلى ذلك، وانطلاقاً من الهوية الإسرائيلية للمغني والفرقة، تشكّل الإنتاجات الموسيقية للفرقة العربية مدخلاً لتحسين صورة إسرائيل وبناء علاقةٍ مبنيّة على الإيخاء. فالموسيقى تحمل

معاني أبعد من التوظيف الممنهج للتراث المادي أو الطعام، وذلك لما تحمله من رسائل سياسيّةٍ قاطعة للحدود تتجاوز الاتفاقات السياسية بين الدول. وإعادة التوظيف الممنهج في هذا السياق يعبّر عن الاستيلاء على التراث الثقافي المادي وغير المادي على حدٍّ سواء، وسرقة الممتلكات الثقافية (Zayad, 2019, 82)، جاءت التعليقات على الأغنية بغالبيتها العظمي من الشعب اليمني. فرحبوا بالأغنية وعبّروا عن محبتهم للفرقة.



صورة رقم (16): صورة مقتطعة من أغنية ما أحلا السلام .

أحيت فرقة "يمن بلوز" احتفالاً في الولايات المتحدة الأمريكية عام 2021، وكان مكتظاً على الرغم من دعوات مقاطعة الحفل لكون تنظيمه جاء بدعم جزئي من القنصليات الإسرائيلية في نيو إنجلاند ونيويورك، وجاء موقف مقاطعة الفرقة بسبب اعتبارها "جزءاً من الهجوم الثقافي الإسرائيلي الذي يهدف الى تبييض جرائم الاحتلال

الإسرائيلي العنيف في الضفة الغربية وقطاع غزة واستمراراً لسياسات الحرمان ضد ملايين الفلسطينيين الذين يشكّلون أكبر عددٍ من اللاجئين في العالم". واعتبر القائمون على حملة المقاطعة أنّ عرض الفرقة هو مساعدة لإسرائيل على تبييض نظام الفصل العنصري تحت ستار التعدّدية الثقافية". وجاء ردّ منظمي الحفل بأنّ "إسرائيل مجتمع متعدّد الثقافات: والدليل على ذلك كان "أنّ كهلاني (مغني الفرقة) هو عربي يهودي من أصلٍ يمني، يقدّم عروضه بانتظامٍ مع العرب والمسلمين، ويغني في الغالب باللغة العربية بالإضافة إلى العبرية، لمساعدة اليهود والعالم العربي الأكبر على فهم بعضهم البعض" (Mangiaratti, 2021).

وهكذا، اعتبرت الجذور اليمنيّة السابقة لهوية "كهلاني" الإسرائيلية وأدائه للأغاني اليمنية بمثابة دليلٍ على التعدّد الثقافي الإسرائيلي وإشارة إلى التسامح. ولكن، تعزل هذه القراءة السطحية المغني أو الأغنية عن السياق السياسي الاستعماري لدولة إسرائيل، وتؤدّي إلى خلق علاقةٍ مع الشعوب العربية تتجاوز الموقف الرسمي من دولة إسرائيل. فالموسيقي تعتبر أداة سياسية بامتياز، وفي حالة فرقة بمن بلوز فإنّ رفع شعار السلام والغناء عن اليمن يبيّن الأبعاد المتعدّدة للهوية الاستعمارية الإسرائيلية التي تمارس العنف تارةً وترفع شعارات الإنسانية والأخوة تارةً أخرى، وتصوّر الدول التي هاجر منها اليهود إلى إسرائيل كدول الشتات أو المنفى، في حين تتغنى بما كأوطان. وبحذه الحالة تعمل إسرائيل على فرض الواقع الاستعماري وممارساته العنصرية في حين أنمّا تتماشي مع متطلّبات العصر النيو ليبرالي الذي يرفع شعار الديمقراطية والحريات والثقافات المتعددة.

# 2.2 زئيف يحزقيل

ينحدر زئيف يحزقيل من عائلةٍ يهوديّة عراقية ويؤدي أغاني معظمها من ذخيرة موسيقى الطرب المصرية (وبعضها من سوريا الكبرى)، وهو المغني المنفرد لأوركسترا الناصرة العربية. ولد في "كريات أونو"، بلدة في وسط إسرائيل، في منطقةٍ تسمى "بغداد الصغيرة" لكنّ "يحزقيل" لم يتعلم اللغة العربية. إذ أخبر القناة العاشرة الإخبارية الإسرائيلية أنّ "جزءاً من الثقافة الإسرائيلية أن تترك هويتك السابقة وراءك. وبالنسبة لوالديه، كان ذلك يعني عدم تعليم

أطفالهم لغتهم الأم، حيث كان والداه يتحدّثان العراقية في المنزل فقط عندما لم يرغبوا بأن يفهمهم الأطفال. أصبح والدا "يحزقيل" متدينين بشدّةٍ أثناء طفولته، وهو أيضاً برع في دراسته التوراتية، وذهب إلى بلدة براك الأرثوذكسية المتطرفة، ومن بعدها إلى القدس لتعلّم الدين اليهودي. تعلّم "يحزقيل" الموسيقى العربية خلال تعليمه الديني، حيث أحبّ موسيقى العود التي ترمز إلى الموسيقى العربية، وبدأ العزف عليها. وكان يذهب إلى يافا لشراء أشرطة الكاسيت لأهم المطربين العرب الكلاسيكيين من لبنان وسوريا والأردن، وكان يقوم بتقليدهم بالغناء (Zaltzman, 2016).

يعرض "يحزقيل" أغانيه بشكلٍ متكرّر للجمهور الفلسطيني، بما في ذلك أداءه لعروض في الضفة الغربية، في رام الله والخليل، وكذلك للجمهور العربي في أوروبا والولايات المتحدة. وغالباً ما يغني "يحزقيل" مع موسيقيين عرب، خاصةً الأوركسترا العربية في الناصرة، والتي حظيَ من خلالها باهتمام واسع بصفته الموسيقي "الحريدي [اليهود الأرثوذكس] الذي يرتدي الكيبا السوداء ويغني بلغة عربيّة دقيقة (Karkabi, 2019). يعتقد "زئيف يحزقيل" أنه يمكن للمرء أن يكون عربياً ويهودياً، ويتواصل مع جمهورٍ فلسطينيّ في الناصرة أو رام الله، بل ويخلق علاقاتٍ عربية على المسرح بين موسيقيين يهود ومسلمين ومسيحيين ودروز (Karkabi, 2019).

يوستع غناء "يحزقيل" للأغاني العربية القديمة من جمهوره المحدود في إسرائيل، ويكشفه على الجمهور الفلسطيني والعربي الأوسع، الأمر الذي لم يكُن ممكناً قبل عقد إسرائيل اتفاقيات السلام مع فلسطين وبعض الدول العربية ولم يكُن ممكناً أيضاً دون تجريد المزراحيين في إسرائيل من مقومات العروبة. فعلاقة إسرائيل مع الدول العربية معقدة، يتضمّنها السلام السياسي والعداء الجماهيري في آنٍ واحد، وهو ما تحاول إسرائيل تجاوزه من خلال تحقيق السلام على المستوى الشعبي من خلال الديبلوماسية الموسيقية. ويمُكن قراءة هذا الأمر ضمن عمليتين استعماريتين متوازيتين، وهما فتح سوقٍ أكبر لإسرائيل لتحقيق مصالحها الاقتصادية من جهة، وتطبيع وأصلنة وجودها في المنطقة من جهة أخرى. فتحقيق السلام الشعبيّ بين إسرائيل والدول العربية يحقّق مصالح تتجاوز

البعد السياسي والاقتصادي، مقدمًا لها الشرعية والاعتراف بروايتها التي تنزع عنها صفتها كدولة استعمارٍ استيطانيّ.

# 2.3 شيران

#### - زهرة

بتاريخ 2017/7/5، أصدرت المغنية الإسرائيلية من أصول مزراحية "شيران" أغنية "زهرة"، والتي تستوحي كلماتها من قصص جدّتها التي هاجرت من اليمن للاستيطان في فلسطين. تخاطب "شيران" شقيقتها الصغيرة من خلال الأغنية، التي كانت تهرب من البيت لاستكشاف العالم الخارجي. كلمات الأغنية باللغة العربية، في حين أخمّا تعتمد على الأدوات الموسيقية الأوروبية مثل الدرمز والأورج والغيتار. سعت "شيران" من خلال الموسيقي والفيديو المصور للأغنية إلى الدمج بين الثقافة الشرقية والثقافة الغربية، وما بين الماضي والحاضر، كما أفادت في مقابلة نشرت بتاريخ 10/4/2018 (2018) (Musicmusingsandsuch, 2018). ومن الملفت للانتباه في الفيديو المصور للأغنية أنّ "شيران" ترتدي الكوفية الفلسطينية في لباسها، وكذلك في لباس العازفين والراقصين في الأغنية، مكرّسةً بهذه الخطوة الدور الكولونيالي الذي يعمل على توظيف ثقافة الشعب الفلسطيني والاستحواذ عليها.



صورة رقم (17): صورة مقتطعة من أغنية زهرة.

# - أغنية يا بنات اليمن

أطلقت "شيران" العديد من الأغاني باللغة العربية بلهجتها اليمنية، وذلك في سياق استكشاف جذورها اليمنية، من بينها أغنية بعنوان "يا بنات اليمن"، وهي أغنية زفّةٍ يمنيّة تراثية قديمة متداول غنائها في الأعراس اليمنية، تقول كلماتها:

يا بنات اليمن غنين وزفين العروس الزين/ زغردين للفرح الفين وهنين العريس الزين/ وحقّك يا عريس حقّك وصالك ليلة القدر/ لمن قدر عليّا أزفك حبيبي لا تطيل هجري/ فطب وصلك بمحبوبك شريك العمر والدهر/ فهيا يا عريس هيا، أطلت اليوم في هجري/ يا بنات اليمن غنّين وزفّين العروس الزين/ زغردين يا بنات غنين وافرحين للعريس الزين.

(SHIRAN, 2017)

وبمعظمها، جاءت التعليقات على الأغنية من يمنيّين يحيّون شيران من صنعاء وعدن.



# $\times$ Comments 2y ago (edited) ابــن الـ دولة. اليــ، *ـــــى*نيه : شكراً. لكل من يفتخر بتراث بلده.. راااااااائعه 🌹 🌹 凸 3 50 a jsuflena • 2y ago ŧ Yemenite music is where it's at 凸 2 57 LG K10 • 4y ago : اغنیه مره حلوه شکرا لکل یمنی یحافظ ویجدد تراثه الاصيل ... شكرا ايضا لليهود اليمنين اتمنى ان تنفرج ازمتنا قريبا ويعود اليمن لنا جميعا 凸 33 97 国 2

#### 2 REPLIES



صورة رقم (18): صورة مقتطعة من أغنية يا بنات اليمن.

يتبيّن من خلال التعليقات على أغنية "يا بنات اليمن"، كما الحال مع فرقة "يمن بلوز"، أنّ الجمهور اليمني يتلقّى هذه الأغاني باعتبارها أغاني يمنيّة تحيي تراثه. فالغناء باللهجة اليمنيّة، والإشارة إلى اليمن، يدفع المتلقي اليمنيّ لاستقبال الأغنية والمغنية كواحدةٍ منهم، تتحدّث معهم بلهجتهم وتغني أغاني أعراسهم.

تكشف هذه العلاقة عن نوعٍ من التناقض الذي قد يبين نوعاً من التخبط الهوياتي، حيث أن المغنية تغني لليمن وبالوقت ذاته تُكرّس أغانيها للتعبير عن هجرة اليهود اليمنيين من اليمن إلى إسرائيل بحثاً عن الوطن اليهودي. يتضح ذلك في أغنية "يتيم"، والتي تروي رحلة طفل يهودي يمني في طريقه للوصول إلى إسرائيل، وهي مستوحاة من قصة قريبٍ لا شيران" وحلمه للوصول من اليمن إلى إسرائيل. تمّ تصوير فيديو الأغنية في مصر، وتحتوي على اقتباساتٍ من أغنية الفنان اللبناني الشهير وديع الصافي "يا ابني". لكن، ومن خلال غنائها "بلادي هي بلاد يورشلايم"، تروي أغنية "يتيم" قصة الهجرة اليمنية وفقاً للرواية الصهيونية التي اعتبرت أنّ اليهود كانوا بالشتات، وعادوا إلى الوطن. ولا يقتصر هذا الخطاب على أغنية "يتيم" فحسب، فقد تطوّر المشهد الموسيقي لا شيران" من خلال القصص والتجارب العديدة لجدّها التي غادرت اليمن عام 1949 إلى إسرائيل بحثاً عن الوطن اليهودي خلال القصص والتجارب العديدة لجدّها التي غادرت اليمن عام 1949 إلى إسرائيل بحثاً عن الوطن اليهودي الكيكة، وإشاراتها لا "يورشلايم" به "بلادي"، لكان من الصعب تمييز أخما مغنية إسرائيلية.

لاقت أغاني "شيران" رواجاً واسعاً في الدول العربية عامةً، وفي اليمن تحديداً. وفي مقابلةٍ أجرتها مع (BBC) عربي، تقول إنّ ما دفعها لغناء الأغاني اليمنيّة هو الرجوع إلى أصولها. تتحدّث في المقابلة عن طفولتها وحنينها المتوارث إلى اليمن وحضارته وشغفها بالموسيقي العربية، مضيفةً أنّ والدها كان يستمع إلى الأغاني العربية وأنها كانت تستمتع بها على الرغم من عدم فهمها لمعانيها. كما توضّح أهمّا بدأت الغناء علناً خلال خدمتها العسكريّة، وبتشجيعٍ من زملائها في الجيش، مردفةً أنّما تفاجأت من قبول ورواج أغانيها الشعبية في اليمن والكم الهائل من المرحّبين لها في صفوف اليمنيين على وسائل التواصل الاجتماعي، فضلاً عن تلقيّها دعواتٍ لإقامة حفلاتٍ في العاصمة اليمنيّة صنعاء، على حدّ قولها (هيفار، 2018).

تروي "شيران" لله (BBC) عربي عن تجربة جدّتما والمعاملة الدونية التي تعرّضت لها عند وصولها إلى إسرائيلية ورغبتها في إحياء تراث أجدادها والغناء باللغة العربية عموماً، وباللهجة اليمنية خصوصاً. تلقّت المغنية الإسرائيلية العديد من التعليقات من اليمنيين على أغانيها على وسائل التواصل الاجتماعي وقناة YouTube وتمّ الإشادة بصوقا وبغنائها (هيفار، 2018).

#### يتيم

كلمات الأغنية

غبني على من هو يتيم من أمه/ أمّا يتيم الأب محد يهمّه/ الليل أهيم وأشل بالتنهاد/ على بلادي هي بلاد يورشلايم

يالله يا عالي اسمع لحالي/ توصلني إلى بلادي/ مثل الأسد خليك، يبني السماء تحميك/ وإلى السماء خلّي حلمك يودّيك/ ويوم الوصول هي بلادك تلاقيك (S H I R A N, 2018).



Comments >

adel hassan • 4y ago (edited) :

متشكرين علي الدعاية للسياحة في مصر ههههههههه

日 7 国 1

#### 1 REPLY

نعيم بن مسعود نعيم بن مسعود 3y ago • نعيم بن مسعود اليمنيين اثبتو اصالتهم وانتمائهم الكبير لبلادهم 日 4 5 日 日 1

፥

#### 1 REPLY

Ahmed Abd el-hakeem • 4y ago
الجماعة اللى عمالة تعلق و تقول نايس و حلوة انا عندي سؤال
انتم فاهمين حاجة منها ؟
日 4

#### **4 REPLIES**

صورة رقم (19):صورة مقتطعة من أغنية يتيم.

تخاطب "شيران" وفرقة "يمن بلوز" الجمهور اليمني بشكلٍ مباشر، ليس كإسرائيليين يحاولون خلق نوعٍ من التواصل الثقافي مع شعبٍ آخر إنّما كيمنيين، ممّا يجعل الحواجز الثقافية تتلاشى، بينما غنّى "يحزقيل" الأغاني العربية الطربية القديمة وأحيا عروضاً أمام جماهير عربيّةٍ في الضفة الغربية وأوروبا والولايات المتحدة.

بذلك، يجادل هذا البحث بأنّ الغناء باللغة العربية وتعريف المزراحيّ عن ذاته كيهوديّ عربي، دون وضع الإسرائيلي في سياق الاستعمار الاستيطاني، يجعل من هذه الأغاني وهذه الهوية طريقاً إلى تحقيق هدف الاستعمار في الترويج لذاته وتبييض جرائمه، فضلاً عن تطبيع وجوده في المنطقة، كلّ ذلك دون إحداث أيّ تغييرٍ في سياساته. كما تساهم هذه الأغاني في تصوير الصراع السياسيّ على أنّه مجرّد صراعٍ دينيّ يمكن حلّه من خلال رفع شعارات ومبادئ الإيخاء والمحبّة والتجاور التي تروّج له هذه الأغاني. بذلك، يكشف تعريف المزراحي عن ذاته كإسرائيلي يمني أو عراقي عن رغبة المزراحيين المستمرّة بالاندماج بالمجتمع الإسرائيلي بيد إظهار الفخر الإثني. الأمر الذي أصبح مقبولاً من قبل المؤسسة الإسرائيلية بعد تحييد المزراحيين عن كونهم ناقدين للصهيونية من خارجها، بل أنمّ أصبحوا شركاء في المشروع الاستعماري الذي يوظف اختلافهم الإثني لتحقيق مصالح سياسية.

# 2. الموسيقي الاحتجاجية

الاحتجاج من خلال الموسيقى هو التعبير عن عدم الرضى على الوضع القائم؛ عادةً ما يسجّل المؤلّف اعتراضاتٍ إمّا بشكلٍ صريح أو بشكلٍ خفي، وفي بعض الأحيان تشير الأغاني إلى المطالبة بحدوث تغييرٍ محدّد. وقد يبدو أنّ الموسيقى الاحتجاجية تمثّل شعور المؤلف فقط، ولكن إذا كان شعور عدم الرضى محسوساً على نطاق واسع، يصبح الاحتجاج صوتاً لعددٍ كبيرٍ من الناس. وفي كثيرٍ من الأحيان، تصبح أهميّة هوية المؤلف ثانوية. الأغنية هي صرخة جماعيّة من أجل التغيير، يصبح مصدرها هامشياً عندما تتحوّل الأغنية الاحتجاجية إلى رسالةٍ ثقافيّة، ولا ينظر إلى الاحتجاج كرسالةٍ فرديّة، إنمّا كجزءٍ من رسالةٍ ثقافيّة أو اجتماعيّة أوسع (Kizer, 2008). بيد

ذلك، تبيّن من خلال البحث شعّ الأغاني المزراحية التي تحتجّ على الصهيونية وسياساتها. وبحدف تقديم قراءة أوسع للأغاني المزراحية الاحتجاجية، يتضمّن هذا النمط إنتاجات موسيقية مزراحية ل: (رون بيريتز، المغيّي والشاعر يوسي تزباري، وفرقة A-WA، ألبوم بيتي في راسي).

#### 3.1 رون بيريتز

أمضت "بيريتز" خمس سنوات في دراسة الموسيقى بعد أنْ أنمت خدمتها العسكرية، وقدمت عروضاً في النوادي الصغيرة والمسابقات. أدركت "بيريتز" عندما كانت طالبة أنما تشعر بقدرٍ كبيرٍ من الانجذاب للهجة والموسيقى العربية المغربية التي كانت تسمعها في المنزل، فتقول: "كان والداي يتحدثان إلى بعضهم بالعربية المغربية، لم أفهم حديثهما، ولم أتخيّل أبداً الغناء بنفس اللغة التي تحدّث بما والداي. أدركت فجأةً أنّني بحاجةٍ إلى تحويل الغناء بالعربية إلى مشروعٍ كامل". زارت "بيريتز" المغرب مع أسرتما عام 2020 لاستكشاف جذورها، بما في ذلك زيارة المنزل الذي وُلد فيه أحد والديها (Zaken, 2021). وأصدرت "بيريتز أغنية "السكران" عام 2020، والتي تدلل على الاحتجاج على تعامل الصهيونية التاريخي مع المزراحيين.

#### أغنية السكران

#### بالعبرية

جميعهم يقولون أنني سكران/ جميعهم يصرخون من هذا الجاهل/ هل تصدقون أنني شربت كأساً واحدة/ وتذوّقت كأساً أخرى صغيرة/ ورشفت كأساً أخرى صغيرة/ حتى نسيت مخاوفي/ وصوتي حملني، آه يا أصدقائي/ اسمعوني، بائس مثلي حتى أعاني/ آه ما أنا ما أنا، لماذا أخذوا ما هو لي/ جيد لي أو شيء لي، كم هو طبيعي/ إذن من هنا يسرة، من هنا يمين/ من هنا أسود، من هنا أبيض/ من الكبير؟ من الصغير؟/ ومن هو هذا الذي يسرق مني الزمان؟/ آه ما أنا؟/ آه، أنا أنا (RonPeretzOfficial, 2020).

تحتج "أغنية السكران" على التمييز ضد اليهود من الأصول العربية، وعلى العنصرية التي واجهوها في إسرائيل. تم تصوير الفيديو الموسيقي في وادي الصليب، وهو حيّ فلسطيني يقع في منحدرات جبل الكرمل في حيفا، طُرد سكانه الفلسطينيون عام 1948، وأُسكن في الحي اليهود، غالبيتهم العظمى من شمال إفريقيا وخصوصاً من المغرب، ووطنوا في منازل الحي وبيوته. اشتهر وادي الصليب بمظاهراتٍ قام بما مهاجرون يهود من الدول العربية في خمسينيّات القرن الماضي. تتمثّل خلفية اندلاع تمرّد "وادي الصليب" من ناحيةٍ عمليّةٍ في واقع القمع الاقتصادي والثقافي الذي رسمته سياسة إسرائيلية رسميّة قائمة على عدم المساواة تجاه الشرقيين والتمييز لصالح الأشكناز (شطريت، 150–158).

تعبر أغنية "السكران" عن الصراع الهوياتي لليهود المزراحيين، وذلك من خلال تكرار سؤال "من أنا"، وهو نتاج طبيعي للسياسات الإسرائيلية وتعاملها مع المزراحيين، ابتداءً من سياسات بوتقة الصهر التي تضمنت عزل اليهود عن "دول الشتات"، وفصل المزراحيين بوجه الخصوص عن جذورهم وثقافتهم العربية وصولاً إلى الاحتفاء بثقافة المزراحيين العربية واستخدامها في المناسبات الرسمية. الأمر الذي نتج عنه مزراحيين يغنون بلغة لا يتقنوها، ويتغنون وبثقافة قُطِعت أوصالهم بها، لتمثيل دولتهم الجديدة التي وضعتهم على الهامش وفي الأطراف في الماضي القريب، وهو ما وصفه "فانون" بحالة الاغتراب الفكري.

# (A-WA) فرقة 3.2

تتكوّن فرقة (A-WA) من ثلاث أخواتٍ من أصولٍ يمنيّة (اير وتاغيل وحاييم). تستخدم الفرقة مزيجاً من الأغاني اليمنيّة التقليدية والموسيقى الإلكترونية والهيب هوب. في عام 2016، انتشرت أغنيتهم "حبيب قلبي" لتصبح أوّل أغنيةٍ عربيّة تحصل على لقب أفضل أغنية ضمن قائمة الأغاني الإسرائيلية. يستخدم ألبومهم الأول، المسمى أيضاً حبيب قلبي، الأناشيد الشعبية اليمنيّة التقليدية ويُعيد تخيّلها بالإيقاعات الإلكترونية وموسيقى الجديثة والتقليدية (Burack, 2019).

بعد النجاح الذي حققته أغنية "حبيب قلبي"، أطلقت الفرقة عام 2019 ألبوم "بيتي في راسي"، وهو ألبوم مكوّن من 14 أغنية مستوحاة من قصة جدّتهم شمعة التي هاجرت من اليمن للاستيطان في فلسطين عام 1949 في عملية البساط السحري.

## أغنية "مقدمة الألبوم"

تعبر أغنية مدخل الألبوم، وهي مقدّمة لأغنية "يا وطني" (A-WA, 2019)، عن بداية رحلة هجرة شمعة برفقة مهاجرين آخرين من اليمن. نستطيع من خلال الأغنية سماع صوت خطوات أقدام تمشي على الرمل، والتي تعبر عن رحلة المهاجرين اليمنيين الذين واصلوا رحلتهم لأيام طويلة مشياً على الأقدام في الصحراء (PopMonitor, 2019)، في ظل أوضاع صعبة زادت وطأتما بسبب الظروف غير الإنسانية التي عاشوها في مخيمات العبور الصهيونية، والتي عانى خلالها المهاجرون من الجوع والمرض وأدّت إلى وفاة عددٍ كبير منهم (Shohat, 1988).

# أغنية يا وطني

كلمات الأغنية (بالعربية)

سوف آخذ ابنتي، ووحدتي/ لغة والدتي، ونسيج والدي/ صلواتي الصادقة، يأسي المطلق/ روحي المتجولة، سوف آخذ الكذب/ سوف آخد بيتي/ يا وطني المتواضع/ يا وطني الغارق بالشمس/ اضحك معي V قبل ما أنا اسافر/ سوف آخذ أطباقك، سوف آخذ الجوع/ يا وطني المتواضع/ اضحك معي V مرة/ قبل ما أنا اسافر (A-WA, 2019).

تستحضر أغنية "يا وطني" الجدّة شمعة وهي تودّع اليمن، وتقول لها اضحكي في وجهي للمرة الأخيرة قبل أن أسافر. توثّق هذه الأغنية هجرة اليهود اليمنيين من وطنهم، حيث لم يأخذوا كثيراً من المقتنيات المادية ولكنّهم أخذوا الذكريات واللغة العربية. تقدّم الدلالة على اليمن بكلمة الوطن روايةً مخالفة للتأريخ الصهيوني الذي يصوّر وجود اليهود خارج فلسطين بوجودهم بالمنفى، وتعبّر الأغنية عن حزن شمعة لمغادرة اليمن.

جاءت التعليقات على الأغنية من جمهور متنوع، معظمها من دول مختلفة، وبعضها من الجمهور اليمنيّ.



# Comments



:

Judy Okun • 10mo ago
Love from the U.S. A-WA, you are wonderful!

凸 3 57

stephane coffin • 3y ago

:

Such a good (another) song! Lovely voices and language.

Keep it up

From Australia!

凸 9

7 E

RonaldoDin • 3y ago

:

The lead voice singer is \delta 🔥 love from Sana'a

△ 24 57 目

:

Random Person • 3y ago
Cant even understand the lyrics but I enjoyed
your music! Love from the Philippines! :)

凸 15 97

国 1

صورة رقم (20): صورة مقتطعة من أغنية يا وطني.

#### أغنية هانا ماش هو اليمن

أغنية "هانا ماش هو اليمن" مستوحاة من أغنية "أميركا"، وهي أغنية أُذيعت في الستينيّات احتجاجاً على العنصرية في الولايات المتحدة الأمريكية ضدّ المهاجرين غير البيض (Burack, 2019). تتحدّث الأغنية بشكل مباشر عن تجربة شمعة حال وصولها من اليمن إلى فلسطين.

توضّح الأخوات، في مقابلةٍ أجريت معهم بتاريخ 2019/5/21، أنه "عندما وصلت شمعة إلى إسرائيل أُرسلت للعيش في مخيم حيث لم يسمح لها بالعمل، وكان عليها أن تشارك الخيم مع عائلات أخرى، وكانت الظروف حقاً صعبة. تملّكت شمعة مشاعر مختلطة؛ كانت كيهودية تحلم دائماً بالقدوم إلى إسرائيل، لكنّها لا تنحدر من أصول أشكنازية، فقد جاءت من اليمن، الدولة العربية، فتعاملوا معها كإنسانٍ بدائي. كانوا يريدون من المهاجرين أن يغيروا أسماءهم ويخسروا لغتهم ويتحدثوا العبرية (Gerber, 2009).

هنا ليس اليمن

كلمات الأغنية (بالعربية)

بلاد قمح وشعير وعنب وزيت/ وتين ورمان وتمر وبيت/ متى سوف امتلك بيت/ الآن معك خيمة/ أو على الأقل كوخ صغير/ بالإضافة إلى أربع عائلات/ وانا أنشئ عائلة عائلة/ لا تدعيهم يأخذون ابنتك/ ابحث على عمل أقتات منه معيشتي/ بالنظافة أو العمل بالأرض/ وسأتعلم اللغة/ افقدي لهجتك/ بلاد بر وشعير وعنب وزيت/ وتين ورمان وتمر وبيت/ جئت لعندك غريبة/ وانت اعتبرتني بدائية/ جيت لعندك هاربة/ وظننت أنك دار النجاة/ بلاد قمح وشعير وعنب وزيت/ وتين ورمان وتمر وبيت (A-WA, 2019).

تبدأ الأغنية بالإشارة إلى الرموز السبعة التي تعبّر عن أرض فلسطين بالنسبة للصهيونية في التوراة (القمح والشعير والعنب والزيت والتين والرمّان والتمر) تمثّل هذه الرموز دلالاتٍ على غناء الأرض، بينما تعبّر كلمة بيت عن الادّعاء الصهيوني بأن هذه الأرض هي بيت لكلّ يهوديّ في العالم.

يتكرّر هذا المقطع عدّة مراتٍ في بداية الأغنية معطياً طابعاً احتجاجياً. يصوّر المقطع الثاني من الأغنية حالة وصول شمعة إلى فلسطين حيث لم تجِد مأوى، متسائلةً: "متى سوف أمتلك بيت؟"، فيتمّ الرد عليها بالقول "الآن تمتركين خيمة"، فتردّ معترضةً "على الأقل كوخ صغير"، يجاوبها الصوت قائلاً: "مع أربع عائلات". تعبّر هذه الكلمات عن وضع اليهود اليمنيّين الذين وصلوا إلى فلسطين ولم يعرفوا أين سيتمّ إسكانهم، وماذا سيحلّ بهم، حيث كان المزارعون وملاك الأرض القدامي من الأشكنازيين يتعاملون معهم بكراهية وعدائية ( Gerber, ).

تم توطين اليهود اليمنيين في المعبروت والمستوطنات الزراعية وأحياء المدينة التي أفرغت من سكانها الفلسطينيين، واعتقدت السلطات الإسرائيلية أنه من الطبيعي إسكان العديد من العائلات الشرقية في منزل واحد، على افتراض أخم معتادون على العيش في تلك الظروف. أيضاً، كان هناك تمييز منظم ضد الأحياء التي عاش فيها اليهود الشرقيون، وذلك من نواحي حاجات البنية التحتية والتعليم والامتيازات الثقافية والتعليمية ( Shohat, ).

تستكمل الأغنية رواية شمعة قائلة: "وأنا أنشئ عائلة"، فيتمّ الرد عليها: "لا تدعيهم يأخذون ابنتك"، في إشارةٍ إلى ما حدث خلال هجرة اليهود اليمنيين الواسعة إلى فلسطين من عام 1948 حتى بدايات عام 1950، حين اختفى المغات، إن لم يكُن الآلاف من الأطفال من مخيمات استيعاب المهاجرين ومخيمات المعبروت في جميع أنحاء فلسطين ومن مخيمات المعبروت في منطقة هاشيد في اليمن. لاحقاً، أثبتت الشهادات روايةً متكرّرة وهي أن الأطفال الرضع كانوا يُؤخذون إلى المستشفيات على الرغم من تأكيد أهاليهم أخم كانوا بصحة جيدة، وكان الأطفال يؤخذون إلى مؤسساتٍ مختلفة في الدولة، بينماكان يتمّ إخبار الأهل أن أطفالهم قد توفّوا (, Gerber) وكان عضية جدلية، ولا زال هناك ادّعاءات أن السلطات الإسرائيلية خطفت الأطفال اليمنيين من عائلاتهم وقدّمتهم للتبني لعائلاتٍ من أصول أشكنازية (Knell, 2017).

تقول شمعة: "أبحث عن عملٍ أقتات منه معيشتي"، فيردّ عليها الصوت "بالنظافة أو العمل بالأرض"، حيث أن أحد أسباب استقطاب اليهود اليمنيين للهجرة إلى فلسطين كان استغلالهم كأيدي عاملةٍ رخيصة تحلّ محلّ العمال الفلسطينيين. اعتبر الأشكنازيّون اليهود اليمنيين بدرجةٍ اجتماعية أقلّ منهم وأعلى من العمال الفلسطينيين. كان يتمّ تشغيل النساء والرجال، وأحياناً الأطفال اليمنيين، في الأعمال الزراعية، وكان يتمّ تشغيل النساء أيضاً في تنظيف بيوت الأشكنازيين بأجور منخفضةٍ وفي ظروفٍ صعبة كانت تؤدي إلى تردّي أوضاعهم الصحية (Ophir, 2006). تردّ شمعة بالقول "سوف أتعلم اللغة"، والمقصود هنا تعليم المهاجرين الجدد اللغة العبرية كأحد مكوّنات صناعة الهوية الجديدة، يجاوبها الصوت قائلاً "يجب أن تفقدي لهجتك"، فبعد تعلم اللغة العبرية كانت لهجة المهاجرين تدلّ على أصولهم العربية التي كان يُنظر لها باحتقار ودونية.

ترد شعة قائلةً "مع الوقت سأشعر بأنني أنتمي إلى هذه المكان"، يجاوبحا الصوت "هانا ماش هو اليمن"، وهذا يدلّ على حالة الاغتراب التي عانى منها اليهود اليمني، عند وصولهم إلى فلسطين. والإشارة بأنّ هذا المكان ليس اليمن يدلّل على حالة الشعور بالانتماء التي كان تشعره شمعة في اليمن. المقطع الأخير من الأغنية يبدأ بالقول "جيت لعندك غريبة"، تدلّ هذه الجملة مجدداً على حالة الغربة التي شعر بحا المهاجرون الذين كان يُنظر لهم كبدائيين كما يشير نص الأغنية "وأنت اعتبرتني بدائية"، وهذا يدلّ على النظرة الاستشراقية التي كان يَنظر بحا الصهيونيون إلى المهاجرين اليهود من الأصول العربية. تنتهي الأغنية بالقول "جئت عندك هاربة وظننت أنك دار النجاة"، يعبّر هذا المقطع عن خيبة أمل اليهود اليمنيين تجاه الدولة الصهيونية التي اعتبرتهم بدائيين، ولكنه أيضاً النجاة"، يعبّر هذا المقطع عن خيبة أمل اليهود اليمنيين تجاه الدولة الصهيونية التي اعتبرتهم بدائيين، ولكنه أيضاً يشير إلى الاعتقاد بأن اليهود اليمن هربوا بحثاً عن النجاة في إسرائيل.

أثار البوم "بيتي في راسي" جدلاً على صفحة عرضه في منصة (YouTube). عبر المعظم عن إعجابه بالأغنية، وكان جمهور الأغنية واسعاً من دول مختلفة في العالم. كانت التعليقات على الأغنية بمعظمها باللغة الإنجليزية، وهذا يختلف عن الأغاني السابقة التي غنت عن اليمن. المختلف في هذا السياق أن الأغاني التي تمت

الإشارة إليها سابقاً، مثل أغنية "يا بنات اليمن" و "ما أحلى السلام" كانت تخاطب اليمنيين، وتتحدّث معهم بلغةٍ جامعة مشتركة التاريخ والتجربة والثقافة التراثية.

ومع ذلك فقد استطاعت فرقة (A-WA) الوصول إلى قاعدة واسعة من الجمهور العربي وتحقيق الدبلوماسية الموسيقية الثقافية والموسيقية، ليس من خلال أغانيهم المنشورة على منصة YouTube فحسب، بل ومن خلال جولات عروضهم التي أعطتهم الفرصة للتواصل المباشر مع الجمهور العربي في مناطق مختلفة في العالم. فقد نشرت مجلة العلاقات الدبلوماسية الشعبية الأمريكية مقالةً إلكترونية عام 2016، بعنوان: "إسرائيل واليمن: الدبلوماسية الموسيقية لفرقة (A-WA). تناولت المقالة أول حفلٍ أقامته الفرقة في لوس أنجلوس في الولايات المتحدة الأمريكية، حيث غنّت بالعبرية والعربية والإنجليزية، ودمجت بين الأغاني الشعبية اليمنية مع الموسيقى الإلكترونية والهيب هوب والريغي. عرضت عضوات الفرقة أغاني يَعُدنَ من خلالها إلى التقاليد اليمنية لأجدادهيّ، الإلكترونية والهيب هوب والريغي. عرضت عضوات الفرقة أغاني يَعُدنَ من خلالها إلى التقاليد اليمنية، والذي كان بينما عرّفن عن أنفسهنّ كإسرائيلياتٍ ويفخر. حضر الحفل المدير التنفيذي لمشروع السلام اليمنيّ، والذي كان مهماً بالنسبة له سماع رواياتٍ أكثر تنوعاً من مناطق النزاع، ولفتت انتباهه مشاركة فرقة (A-WA) وأغانيهنّ مهماً بالنسبة له سماع رواياتٍ أكثر تنوعاً من مناطق النزاع، ولفتت انتباهه مشاركة فرقة (A-WA) وأغانيهنّ وكيفيّة اكتشافهنّ لأغاني أجدادهنّ الشعبية اليمنية والطريقة التي تنقل بما النساء اليمنيّات هذه التقاليد الشفوية (Green, 2016).



## Comments





I'm first generation American of Mexican decent. I've witnessed the struggle immigrants have to face just to get by. We all need to be kind to one another 💚

凸 16



国 1

#### 1 REPLY



Ron Goldberg • 3y ago

Goosebumps and tears... a powerful song of a story that needs to be heard and honored

凸 105 97



国 5

#### **5 REPLIES**



tricki63 • 2y ago

Greatings from a pale German boy to all open minded people who like this video - no matter to which religion they belong to or not. The world could be a better place when we would consider different cultures as a gift to others and not as something which separates us.

صورة (21): صورة مقتطعة من أغنية هانا ماش هو اليمن.

## 3.3 يوسي تسباري

## - أغنية ترشيميري (سجلي ميري)

بثّت إذاعة الجيش الإسرائيلي في تمّوز 2016 فقرةً تعليميةً عن الشاعر الفلسطيني محمود درويش، تضمّنت الفقرة مناقشة قصيدة "بطاقة الهوية" التي يعتبرها الفلسطينيون بمثابة بيانٍ شعريّ يخاطب من خلاله رجل فلسطيني محققاً إسرائيلياً (Levy, 2017).

سجّل أنا عربي/ ورقم بطاقتي خمسون ألف/ وأطفالي ثمانية/ وتاسعهم سيأتي بعد صيف/ فهل تغضب/ سجّل انا عربي.

جاء هذا المقطع من القصيدة للتأكيد على الهوية العربية للشعب الفلسطيني، وردّاً على محاولات الاستعمار الإسرائيلي لمحوها، وتنتهى القصيدة بهذه المقطوعة:

سجّل/ برأس الصفحة الأولى/ أنا لا أكره الناس، ولا أسطو على أحد/ ولكيّي... إذا ما جعت، آكل لحم مغتصبي

حذار، حذار/ من جوعي ومن غضبي/ أنا عربي.

أثار بتّ القصيدة على إذاعة الجيش الإسرائيلي جدلاً بين بعض المستمعين الإسرائيليين الذين اعتبروا القصيدة بمثابة تحريضٍ على العنف ضدّ إسرائيل. شبّه "ليبرمان" القصيدة بقصيدةٍ كتبها "هتلر" ضدّ اليهود. أمّا وزيرة الثقافة "ميري ريجيف"، فطالبت "ليبرمان" بوقف تمويل الإذاعة معتبرةً أنّ بثّ قصيدة درويش بمثابة إنكار إسرائيل كد "دولة يهودية ديمقراطية". دفع موقف "ميري ريغيف" الشاعر ومغني الكلمات المنطوقة "يوسي تسباري"، ذي الأصول اليمنيّة، لإطلاق أغنية تحت عنوان "سجّلي ميري"، وظف فيها "تسباري" قصيدة "بطاقة الهوية" بكتابة مقطوعةٍ شعريّة احتجاجية تعبّر عن هوية اليهود المزراحيين كعرب (Levy, 2017).

كلمات الأغنية (بالعبرية):

أنتِ أيضاً عربية/ الأكثر عروبةً على الإطلاق/ لكنّك هربتِ من ذلك كالهروب من النار/ كيهوديّ شرقي ممكن استيعابه أو هضمه/ لكن يهودي عربي هو وصفة للكارثة/ إذن، (ترشيميري) سجلي في رأس الصفحة الأولى/ نحن عرب نعيش ونُسلِم للمنطق/ وهنا أوروبا وليس مجرّد الشرق الأوسط (١٥١٠ لاحد، 2018).

تحتج هذه الأغنية على الوضع القائم في إسرائيل وعلاقته بالهيمنة الأوروبية. يشير "تسباري" إلى دولة إسرائيل باعتبارها دولةً أوروبية، ويعرّف عن نفسه كيهودي عربي، مخاطباً وزيرة الثقافة ذات الأصول المزراحية قائلاً أنتِ أيضاً عربية، ويستكمل بالقول "نحن عرب" بالإشارة إلى اليهود من الأصول العربية.

تجدر الإشارة إلى أنّ التعليق على هذه الأغنية محجوب على (Youtube). ولكن، نُشر في موقع آخر، بتاريخ 2016/11/28 ومصور لـ "تسباري" وهو يلقي قصيدته الشعرية "ترشيري" - الأغنية المذكورة أعلاه جزء من القصيدة. كانت التعليقات على القصيدة، والتي شوهدت بتاريخ 13 كانون الأول 2019، معظمها يهاجم "تسباري" ويصفونه بالمعتوه ويشتمونه. تكرّرت مقولة "إذهب إلى غزة" في عددٍ من التعليقات، بينما أشاد البعض الآخر بشعره ووصفوه بالصادق الذي يقول الحقيقة، إلا أنّ هذه التعليقات غير موجودة اليوم. أمّا التعليقات بوضعها الحالى فقد جاء معظمها باللغة العبرية، ناقش فيها إسرائيليون موضوع "اليهود العرب".



## Comments



אתה מדבר יפה אבל לא צודק.

Translate to English

凸 罗 🗉

oshri282 • 5y ago

:

יוסי צברי, אני אוהב את הסרטונים שלך, באמת. אבל אני חושב שאתה מגזים! ורוצה גם להגיד לך שאתה יכול לקרוא לעצמיך ערבי כמה שאתה רוצה. האמת, אני מבין מה אתה אומר, כל היהודים שעלו מארצות ערב יש להם צבע וקצת מנטליות של ערבים, אנחנו דומים, אבל עדיין אנחנו יהודים! בעיניי הערבים אתה תמיד תהיה יהודי (אפילו אם צבע עורך כהה) ובכלל זה לא קשור שאתה מחזיק בדעות שמאל. אם תיפול בידיים של בני דודינו הפלסטינים ישמחו לשחוט אותך במסור חלוד, בדיוק כמו שאת הנאצים זה לא עניין שאתה רק נכד או נין ליהודי... מבחינתם של כל הפלסטינים, דינם של כל היהודים הוא גירוש מהארץ, או מוות (אפילו אם הם שמאלנים... בדיוק כך כותב דרוויש, ללא הבחנה. בשרו של הכובש למי הוא מתכוון? לויקינגים???). סוף פסוק. נקודה.

صورة رقم (22): صورة مقتطعة من أغنية ترشيميري.

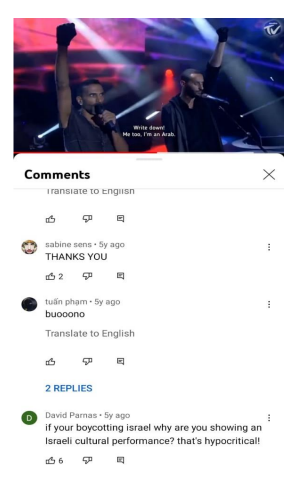
### ترجمة التعليق:

"يوسي تساباري"، أنا أحبّ حقاً مقاطعك المصوّرة، ولكنيّ أعتقد بأنك تبالغ! وأريد أيضاً أن أخبرك أنه يمكنك تسمية نفسك عربياً بقدر ما تريد. بصراحة، أفهم ما تقوله، كل اليهود الذين هاجروا من الدول العربية غامقي البشرة، ويشبهون العقلية العربية. نحن متشابهون، ولكننا ما زلنا يهودًا! في نظر العرب ستكون دائماً يهودياً (حتى لو كان اللون غامقاً) ولا علاقة لذلك بحقيقة أنّ لديك آراء يسارية. إذا وقعت في أيدي أبناء عمومتنا الفلسطينيين، فسيكونون سعداء بذبحك بمنشار صدئ، تماماً كما لا يهتم النازيون بأنّك مجرّد حفيد أو حفيد يهودي ... بالنسبة لجميع الفلسطينيين، يجب طرد كلّ اليهود من الأرض، أو أن يكونوا أموات (حتى لو كانوا يساريين).. هذا بالضبط ما يكتبه درويش دون تمييز. لحم مغتصبي! من يقصد؟ الفايكنج ؟؟؟). نحاية المناقشة نقطة.

يجادل الباحث "ارفاين وكيركباترك" أنّ الموسيقى في الثقافة المعاصرة تلعب دوراً أساسياً في الحفاظ على وتطوير مواقف وقيم مجموعاتٍ متعدّدة داخل المجتمع، وأنّ الأغاني الاحتجاجية أداة خطابيّة تعمل على تعزيز بعض المواقف القائمة، وعلى بناء الروح المعنويّة والشعور بالانتماء ما بين المتابعين، أو تغيير المواقف والقيم القائمة، أو إثارة الوعي بقضايا معينة (Kizer, 2008). فالموسيقى قادرة على أن تؤدّي دوراً في بناء الهوية الفردية والهوية الاجتماعية والمحافظة عليها، وتربط الناس معاً، وتعزّز الانتماء الاجتماعي والشعور بالفخر. كما تعبّر الموسيقى كإنتاج اجتماعيّ عن الأفكار، وتحوّلها إلى رموز وتجسّد القيم السياسية (Ziv, 2018).

يجادل "سامي شطريت" بأنّ عملية الطمس والإخفاء للهوية الشرقية -بحدف حماية الذات من مواجهة ضغوطات التنشئة الاجتماعية التي تمارسها الدولة الإسرائيلية- يتبعها مرحلة الصحوة والوعي نحو إعادة بناء الهوية من جديد. وفي هذه الحالة، يحاول الفرد إشراك محيطه وإقناع أصدقائه الشرقيين بأن يعيدوا بناء هويتهم. فيكون الفرد بحالة الصحوة بحاجةٍ إلى إيجاد مساندةٍ جماعية من جهة، ويحتاج لإقناع الآخرين محاولاً نشر وعيه الجديد من جهة أخرى (شطريت، 2005).

بعد شهرين من إذاعة قصيدة محمود درويش على إذاعة الجيش، قدّم مغني الراب تامر نفار وفنان الكلمات المنطوقة "يوسي تساباري" القصيدة كجزء من أدائهم على خشبة المسرح في حفل توزيع جوائز فيلم "أوفير" (ما يعادل ذلك في إسرائيل حفل توزيع جوائز الأوسكار) (Boycott apartheid, 2018). خرجت "ميري ريغيف" احتجاجاً على عرضٍ مشترك باللغة العبرية والعربية لا "تسباري" ومغني الراب الفلسطيني تامر نفار. تخلّل أداؤهم إذاعة صوت الراحل محمود درويش وهو يقول، "سجّل أنا عربي". تقدّم نفار و "تسباري" سويةً إلى المسرح وهم يرفعون قبضتيهما، في إشارةً إلى وحدة صراعهما كعرب في وجه الدولة الإسرائيلية التي تحاول نزع هذه الهوية ومحوها. بالإضافة إلى القصيدة، غنى الثنائي مقطع راب "يتحدث الناس عن المساواة والتعايش والحرية. . . .



صورة رقم (23): صورة مقتطعة من حفل توزيع جوائز فيلم "أوفير" 2016

في هذا السياق، يجادل "كماريتس بارت" أنه ومن تبعات الليبرالية الجديدة أن الدولة ووسائل الإعلام لا تُسكِتا الأصوات الناقدة بسبب خطاب "الحرية" و "التسامح"، التي تُعتبر من القيم الأساسية لليبرالية وسوق الأفكار المفتوح، إلا أنهما يعملان على تحييد الانتقادات الممنهجة من خلال الخيار المشترك أو من خلال منحها درجاتٍ عدودةٍ من الانكشاف، وتحديداً بحدف نزع الشرعية عنها باعتبارها "راديكالية" خارجية. (Bart, 2015). ففي السياق الإسرائيلي، وعلى الرغم من انفتاح السوق ورفع احتكار الدولة على وسائل الإعلام، وانكشاف الموسيقي المزراحية، إلا أنّ هذا الانكشاف يتم بما يناسب الدولة وخطابها المهيمن؛ فلا زال يتم كتم الأصوات المزراحية النقدية (القليلة) من خلال تحميشها أو إعطائها مساحةً ضيقةً من الانكشاف.

يعبّر "تسباري" عن طرح "إيلا شوحط"، وهو تعريف المزراحي كيهودي عربي ضمن سياق الاستعمار الاستيطاني، إلا أنّ التعبير عن هذه الهوية يُقابَل بالرفض، ويُعطى درجةً قليلةً من الانكشاف. وبطبيعة الحال، يحتاج الاحتجاج إلى أن يعبّر عن صوت الجموع لكي يعتبر احتجاجاً أو نقداً جمعياً. ولكن في سياق الرفض الجماهيري، يبقى النقد والاحتجاج حبسياً لرأي صاحبه. فما يميّز شعر وأغاني "يوسي تسباري" الاحتجاجية أنه يخاطب المؤسسة الصهيونية بحالها اليوم، ولا يتطرّق إلى التمييز على اعتبار أنّه جزء من الماضي، على عكس فرقة (A-WA) و "رون بيريتز". كما أنّه يدمج بخطابه الخطاب الفلسطيني، الذي يُعتبر راديكالياً ومتطرفاً من قبل الدولة ومؤسساتها، وبالتالي يتمّ مقابلته بالمعارضة والتهميش.

يشترك "يوسي تسباري" مع "يحزقيل" و"كهلاني" من فرقة "يمن بلوز" وفرقة (A-WA) بالتأكيد على هويتهم العربية، وتعريفهم عن أنفسهم كإسرائيلين في ذات الوقت. بالمقابل، تقدّم إشارة فرقة (A-WA) إلى اليمن باللوطن" في أغنية "يا وطني" روايةً مخالفة للرواية الصهيونية التي تصوّر الموطن السابق للإسرائيليين واليهود بالشتات" أو المنفى، الذي حتّم عليهم العودة إلى "وطنهم القديم" إسرائيل. هذا الطرح أصبح ممكناً في إسرائيل بعد أن غُزل الجيل الثالث من الإسرائيليين عن مواطنهم العربية القديمة وجُرّدوا من لغتهم العربية. فعلى الرغم من اشتراك المغنيين باللغة العربية، إلا أنهم يشتركون أيضاً بعدم إتقانها.

إذ يبيّن تقرير "إتقان اللغة العربية بين اليهود الإسرائيليين"، الذي صدر عام 2015، أن ما يعادل 50% من سكان إسرائيل اليهود تمتد أصولهم من دول عربية، إلا أنّ أقل من 10% منهم يتحدثون اللغة العربية، وأقلّ من الله منهم يقرأون بالعربية. ومن بين الجيل الأول الذي وُلد في إسرائيل من مهاجرين من الدول العربية، ادّعي %125.6% أنهم يجيدون اللغة العربية. أمّا الجيل الثاني، فانخفضت معرفتهم إلى (14%) وانخفض إلى (1.3%) بين الجيل الثالث (Rapoport, 2015). وعلى الرغم من تراجع إتقان الجيل الثالث للغة العربية، إلا أن موقفهم منها تغير، فيبيّن التقرير أنّ (11.3٪) من الجيل الثالث ينفرون من اللغة العربية، مقابل (19.4٪) من الجيل الثاني، و (7.7%) من الجيل الأول. يُمكن تفسير تراجع إتقان اللغة العربية بسبب سياسات التنشئة الإسرائيلية في المدارس، إضافةً إلى سياساتها بمحو اللغة العربية في إسرائيل، حيث أقرّ الكنيست الإسرائيلي عام 2018 "قانون القومية" الذي يكرّس يهودية الدولة ويمنح اليهود وحدهم حق تقرير المصير في دولة إسرائيل. وينزع القانون أيضاً عن اللغة العربية الصفة الرسمية إلى جانب اللغة العبرية، ويجعلها لغة "لها مكانة خاصة". وينصّ القانون على أنّ "تنظيم استعمال اللغة العربية في المؤسسات الرسمية أو في التوجه إليها يكون بموجب القانون" (حبلا, 2018). ويُمكن تفسير تراجع الموقف السلبيّ للجيل الثالث من اللغة العربية من خلال طرح "فانون"، الذي يوضّح أن بعد تعرض السكان الأصليين للرفض العدائي لثقافتهم ولغتهم، ينخرطون في بحثٍ متحمّس عن العودة إلى جذورهم وإلى اللغات والثقافات الأصلية التي ينظرون إليها بنظرة رومانسيّةٍ باستمرار. ويأتي كلّ ذلك في محاولةٍ لشرعنة أصالتهم (Mazrui, 1993, 356-359). فعلى الرغم من أن المزراحيين ليسوا من السكان الأصليين في فلسطين، إلا أُهِّم تعرّضوا لسياسات نزع الهوية والعروبة، الأمر الذي لا بدّ أن ينتج عنه رد فعل وحالة من الاغتراب. والبحث عن الأصالة في هذا السياق هو في سياق أصالتهم في منطقة حوض المتوسط، لكنّ هذه الأصالة توظّف في بحث النظام الاستعماري ككلّ عن الأصالة لتذويب الثنائية ما بين المستعمِر والمستَعمَر وإنجاح مشروع الاستعمار الاستيطاني.

## الفصل الخامس: الأدوار السياسية للموسيقي المزراحية

يناقش هذا الفصل الأدوار السياسية للموسيقى المزراحية بعد أن أصبحت نمطاً من أنماط الموسيقى الشعبية الإسرائيلية تحت مسمّى "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية تحت مسمّى "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية كالمستمى الموسيقى عوض البحر المتوسط الإسرائيلية عمسمّى الموسيقى عوض البحر المتوسط الإسرائيلية المستمى الموسيقى عوض البحر المتوسط الإسرائيلية المستمى المستمى الموسيقى الموسيقى

يتتبّع هذا الجزء أدوار واستخدامات الموسيقى المزراحية ابتداءً من سنوات السبعينيّات، مروراً بسنوات التسعينيّات وما تعاقب على إسرائيل من تغيّراتٍ سياسية على الصعيد الجيوسياسي لمنطقة الشرق الأوسط، وحتى عام 2022 والذي شهّد تحولاً جوهريّاً في علاقات إسرائيل مع العالم العربي الأوسع بعد توقيع "اتفاقيات أبراهم". في ضوء هذه التحوّلات، يستخلص هذا الفصل الاستخدامات المتعدّدة للموسيقى المزراحية المعاصرة، ويؤطّرها ضمن الأصلنة " Indigenization" والتطبيع "Normalization" والديبلوماسية الموسيقية " Wusic القوة، والتي في جوهرها تعني السياسة" (Attali, 1959, 6).

## 1. سياسات التسمية: الأصلنة

أدّت التغيرات، السياسية والاقتصادية والاجتماعية، التي عايشتها إسرائيل في سنوات السبعينيّات إلى تحوّل المخيال الهويّاتي الجمعي الإسرائيلي. فمع الهجرات الواسعة لليهود المزراحيين وتصدّع الهيمنة الأشكنازية عام (Nocke, 2006, 148)، تفكّكت الصورة الصهيونية المثالية لخلق "إسرائيلي واحد" من جهة (eحدة وثقافة واحدة" من جهة أخرى وفشلت سياسات بوتقة الصهر التي كانت تسعى إلى خلق "أمّة واحدة وثقافة واحدة" من جهة أخرى (Nocke, 2006)، أدّى هذا التحوّل إلى إعادة النظر في التشكيل الهوياتي الإسرائيلي بما يتناسب مع النظام النيو ليبرالي الجديد، حيث أصبحت إسرائيل تعرّف عن ذاتما كمجتمع دبمقراطي متعدّد الثقافات ( Nocke, 2006)، وكانت إسرائيل بحاجة إلى إيجاد حلّ لتشكيل الهوية الإسرائيلية الجديدة من جهة، وإضفاء

الأصالة على هذه الهوية وعلى والمكان الجغرافي والسياسي والثقافة والتاريخ الإسرائيلي ( , Nocke, 2006)، الأصالة على هذه الهوية وعلى والمكان الجغرافي والسياسي والثقافة والفلسطيني بشكلٍ خاص من جهةٍ أخرى ( (143 ))، بينما يفصلون أنفسهم عن الوسط العربي الشرقي عامةً، والفلسطيني بشكلٍ خاص من جهةٍ أخرى ( (Erez, 2022; Plastino, 2003).

بهذا، بدأ استخدام مصطلح "حوض المتوسط" للتعريف عن الهوية الإسرائيلية، ولوصف الجوانب المختلفة للحياة اليومية والثقافية في الخطاب الحكومي ووسائل الإعلام، وفي الممارسات الثقافية والمناقشات العامة منذ أوائل سنوات الثمانينيّات (Nocke, 2006, 143). وقد زاد انتشاره بشكلٍ ملحوظ في التسعينيّات، وهو ما كان مرتبطاً بالتغيّرات الجيوسياسية والاقتصادية المتعلّقة بعملية السلام في الشرق الأوسط، مثل اتفاقية برشلونة (التي بدأت عام 1995 وتم من خلالها إعلان برشلونة كإطار للعلاقات السياسية والاقتصادية والاجتماعية بين الاتحاد الأوروبي وجيرانه في منطقة البحر الأبيض المتوسط، بما في ذلك إسرائيل). أدّت هذه الاتفاقية إلى توثيق علاقة إسرائيل مع الاتحاد الأوروبي ودول شمال إفريقيا العربية من خلال اتفاقية الشراكة الأوروبية المتوسطية. تبعأ لهذه التغيّرات الاقتصادية والسياسية، أصبح حوض البحر المتوسط موقعاً اختيارياً ومدينة فاضلة ثقافية يحاول فيها Plastino, 2013, ).

يتبين دور المزراحيين في تشكيل الثقافة والهوية الحوض متوسطية الإسرائيلية الجديدة من خلال الموسيقى المزراحية، فأطلق مسمى موسيقى "حوض البحر المتوسط الإسرائيلية"، على الموسيقى المزراحية لأوّل مرةٍ في سنوات السبعينيّات، مع انتشار شرائط الكاسيت بين أسواق الخضار وفي سوق محطة الحافلات المركزية في تل أبيب السبعينيّات، مع انتشار شرائط الكاسيت بين أسواق الخضار وفي سوق محطة الحافلات المركزية في تل أبيب (Horowitz, 451). وقد جاءت تسمية "موسيقى حوض البحر المتوسط" كمحاولةٍ لهضم الموسيقى المزراحية بإعطائها وصفاً أوسع من "موسيقى عربية أو شرقية". فعلى عكس موسيقى "حوض البحر المتوسط الإسرائيلية"، تتضمّن الموسيقى المزراحية موقفاً عرقياً، وترتبط بالمكانة المتدنية لليهود الشرقيين، وبالتالي مع "الآخر"، داخل المجتمع الإسرائيلي (Nocke, 2006, 152). وهكذا، كان استخدام مصطلح "موسيقى

حوض البحر المتوسط" بالنسبة للمزراحيين أداةً لتمييز أنفسهم عن العرب الذين يشبهونهم بالأذواق الموسيقية وجوانب أخرى من الثقافة؛ إذ مد وصف "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية" الموسيقى المزراحية بالشرعية لتصبح موسيقى إسرائيلية حقيقية وأصيلة (Plastino, 2013).

وقد رافق التحوّل الرمزي للموسيقى الشرقية في إسرائيل من "الموسيقى المزراحية" إلى "موسيقى حوض البحر المتوسط" تحوّل تدريجيّ للمحدّدات الصوتية (الإيقاع، والآلات، والأنماط الصوتية). فأصبحت موسيقى "حوض البحر المتوسط" تدلّل على الهوية الإسرائيلية على الصعيد المحليّ، وهوية حوض البحر المتوسط على الصعيد الإقليمي بدلاً من أن تدلّل على الاختلاف العرقي لليهود ذي الأصول الشرقية في إسرائيل، وهو بمثابة إهمال وتجاوز وتخفيف من حدّة التراث الثقافي لليهود ذي الأصول الشرقية. أطلق الباحث "إيريز" على هذه المرحلة التي تشهدها "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية" مرحلة "الما بعد مزراحية"، مجادلاً بأنّ هذا المصطلح لا يشير إلى الموسيقى المزراحية كموسيقى عابرة في إسرائيل، إنمّا يقترح التخلّي عن ربط هذا النوع من الموسيقى المزراحيين كطبقة إثنيّة مهمّشة أو تابعة في المجتمع الإسرائيلي (Erez, 2022).

وقد عبر المسؤول الأول لإذاعة موسيقى حوض البحر المتوسط في راديو إسرائيل "يمون برناس"، عن رغبة المزراحيين المزراحيين بأن يجدوا لأنفسهم المزراحيين المزدوجة بقوله "موسيقى حوض البحر المتوسط" تعبر عن توق الموسيقيين المزراحيين بأن يجدوا لأنفسهم مكاناً في الوسط. تاريخ موسيقى حوض البحر المتوسط هو تاريخ من الغضب والإهانة والرغبة بالحصول على الشرعية والرغبة بالارتباط بمراكز القوة في المجتمع والثقافة الشعبية الإسرائيلية، والأغنية تعبر عن إرادة التواصل والمساهمة والاندماج" (Plastino, 2003, 193).

لقد حقّق انتشار "موسيقى حوض البحر المتوسط" في شكلها الحالي الأيديولوجية الإسرائيلية (القديمة، الجديدة) من خلال تصوّر الإسرائيليين أنفسهم كجزءٍ من ثقافةٍ إقليميةٍ أكبر في منطقة حوض البحر المتوسط، ويفسّر هذا البحث نجاح "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية" على أنّه توظيف ممنهج لأصالة الثقافة المزراحية في

سياق المشروع الاستعماري الإسرائيلي بمشاركة المزراحيين بحدف إذابة الحدود ما بين المستعبر الإسرائيلي والشكآن الأصليين. إذ أفادت "فلور حسن ناهوم"، نائبة رئيس بلدية القدس، وأحد مؤسسي مجلس الأعمال الإماراتي الإسرائيلي أنه "يتوجّب على اليهود المزراحيين في إسرائيل القيام بدورٍ من أجل بناء السلام في الشرق الأوسط، فثقافتنا مماثلة، وقصصنا تبيّن أنّنا من السكان الأصليين لهذه المنطقة والأرض" (Bassist, 2020). يبيّن هذا البحث بأنّ التحولات الديمغرافية والاجتماعية في إسرائيل، وما تمخض عنها من تحوّلٍ في موقعية ووزن اليهود المزراحيين ثقافياً وسياسياً، جعلت من المزراحي شريكاً في صناعة الهوية والثقافة الإسرائيلية الجديدة. وتبلور دور المزراحيين ضمن عاملين متوازيين: أ-رغبة المزراحيين بالاندماج في المجتمع الإسرائيلي وتمييز أنفسهم عن الفلسطيني بشكلٍ خاص والعربي بشكلٍ عام. ب- موقعية وهوية المزراحيين الإثنية المركبة؛ لكونهم مستوطنين في المنطقة وفي الحيز الجغرافي الأكبر لإقليم حوض البحر المتوسط من جهة أخرى. هذه الهوية المركبة والرغبة بالاندماج التقت مع المأزق الإسرائيلي الأكبر في تشكيل الهوية الإثنية والثقافية الإسرائيلية الجديدة التي تفصل ذاتما عن الموقعية الجغرافية المسلول العربية من جهة، وتربط ذاتما بأصالة الموقعية التاريخية الأوسع لإقليم حوض البحر المتوسط من جهة أخرى.

يجادل البحث بأنّ صبغة الأصالة هذه تعبّر عن انسلاخ المزراحيين عن موقعهم كسكان أصليين في المنطقة، مقابل اتخاذهم موقعاً استيطانياً يخدم المشروع الاستعماري الأكبر لدولة إسرائيل. وبذلك استطاع المشروع الاستعماري تحييد دور "الموسيقى المزراحية" كنمطٍ ناقد للدولة الإسرائيلية، وأصبح له دور أساسي كأداة محورية في تحقيق هدف الاستعمار الاستيطاني الجوهري بالأصالة "Indigenization"

## 2. الموسيقي المشتركة: التطبيع

يبيّن البحث أنّ وضع الموسيقى المزراحية ضمن نطاق "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية"، لم يتمّ بسبب التحولات والمصالح السياسي والثقافي والهوياتي التحولات والمصالح السياسي والثقافي والهوياتي أصبحت أداة لتحقيق أهداف اقتصادية وسياسة أيضاً. فلا يقتصر البناء الثقافي للمعنى والرموز على مصالح السياسة والاقتصاد فقط، ينطبق العكس أيضاً، فاهتمام الاقتصاد السياسي بطبيعته يتعلّق بالصراع على المعنى الرمز" (Negus, 1998, 360).

بدأت محاولات دمج إسرائيل بالاقتصاد العالمي في سنوات السبعينيّات واتّخذت شكل اتفاقيات التجارة الحرّة الجزئية، ولكن بسبب المقاطعة العربية التي قطعت العلاقات الاقتصادية مع الشركات التي تتعامل مع إسرائيل، والتي أدّت إلى عزوف الشركات الدولية عن الاستثمار في إسرائيل، احتلّت إسرائيل المرتبة قبل الأخيرة من حيث حصتها من الشركات الأجنبية، حتى عند مقارنتها بجميع دول العالم الثالث، إذ لم تتعدّى حصتها من إجمالي استثمار الشركات الأجنبية نسبة ال 5% حتى أواخر السبعينيّات من القرن الماضي. باختصار، كانت المقاطعة العربية وتبعاتما من مقاطعة عالميّة ثانوية عائقاً أمام استفادة إسرائيل من المشاركة في العولمة الاقتصادية ( ,2000).

دفع ذلك إسرائيل إلى توقيع اتفاقية "كامب ديفيد" بين قيادة رئيس الوزراء الإسرائيلي "مناحيم بيغن" والرئيس المصري أنور السادات في 17 أيلول عام 1978، ومثّلت الاتفاقية نقطة تحوّلٍ مهمّة في تاريخ الشرق الأوسط الحديث (Quandt, 1986, 357). تنصّ معاهدة السلام الموقّعة على "إقامة علاقاتٍ طبيعيّة بين مصر وإسرائيل، بما في ذلك الاعتراف الكامل، والعلاقات الدبلوماسية والاقتصادية والثقافية؛ إنهاء المقاطعات الاقتصادية والحواجز أمام حرية حركة البضائع والأشخاص. مثّلت اتفاقية "كامب ديفيد" بداية مرحلة جديدةٍ من الاعتراف العربي الرسمي بإقامة دولة إسرائيل وظهور علاقاتٍ طبيعيّة معها. منذ ذلك الحين، امتد مصطلح التطبيع على المستويين الرسمي والشعي لوصف قبول الفكرة الصهيونية (Albzour, 2020).

لكن على الرغم من نصوص الاتفاقية التي تمهد إلى السلام بين الشعبين إلى جانب السلام السياسي، إلا أنّ ردود الفعل الشعبية على الاتفاقية حالت دون تطبيق السلام على المستوى الشعبي. فكان لتوقيع "كامب ديفيد" تأثير هائل على الشعب المصري نفسه، ونشأ خطاب مناهضة التطبيع لأوّل مرة في مصر. فقد أعلن سياسيون ومسؤولون وجزء كبير من الشعب رفضهم للمعاهدة وشروطها الإسرائيلية التي نصّت على إقامة علاقاتٍ طبيعيّة قبل تحقيق الانسحاب الكامل من سيناء، موضحين أنّ هدف إسرائيل من السلام هو تحقيق الهيمنة على الاقتصاد (Albzour, 2020). ولاحقاً في تشرين الأول عام 1981، اغتيل السادات في مصر من قبل حراكاتٍ إسلاميّة على خلفية توقيعه للاتفاقية (Quandt, 1986, 357). فالتجارة والاقتصاد وحدهما ليسا قادران على تحقيق السلام المستقر بين دولتين أعداء سابقتين، بل العلاقات الثقافية هي التي تحدّ من العنف وتحيّد الشعوب (Barnathan, 2009). ميّز الباحث "برنثان" بين مرحلتين في الانتقال إلى السلام وهما أولاً، الانتقال الأولي إلى "سلام بارد"، والذي غالباً ما يرمز إليه قرار التوقيع على معاهدة سلام، وثانياً، عملية تطبيع العلاقات (أي تطوير السلام "الدافئ" أو المستقر) وأنه في كل مرحلة، تلعب العوامل الاقتصادية دورًا مختلفاً العلاقات (أي تطوير السلام "الدافئ" أو المستقر) وأنه في كل مرحلة، تلعب العوامل الاقتصادية دورًا مختلفاً العلاقات (أي تطوير السلام "الدافئ" أو المستقر) وأنه في كل مرحلة، تلعب العوامل الاقتصادية دورًا مختلفاً

ومنذ منتصف ثمانينيّات القرن الماضي، حدث تحوّل هيكليّ في الاقتصاد الإسرائيلي، حيث لعب قادة الأعمال الإسرائيليون، وكذلك الاقتصاديون والأكاديميون دوراً بارزاً، جنباً إلى جنب مع السياسيين، في محاولة إعادة تصوّر الصراع الإسرائيلي الفلسطيني من الناحية الاقتصادية. وأصبحت النخب الاقتصادية أكثر ثقةً بقدرتما على المنافسة في السوق الحرة، محلياً ودولياً، وأخمّا لم تعد بحاجةٍ إلى الحماية من قبل مؤسسات الاقتصاد المتمركز حول الدولة. ومع ذلك، أدرك هؤلاء النخب أنّه طالما استمرّت المقاطعة العربية، وبقي الصراع الإسرائيلي العربي يهدد بزعزعة استقرار المنطقة، ستبقى إسرائيل خارج دائرة الاستثمار الدولي وستتجاهلها الشركات الدولية ( ,2000).

وهكذا، قادت الولايات المتحدة مسيرة السلام التي انطلقت من مؤتمر مدريد للسلام عام 1991، وكان إطارها مقايضة الأرض بالسلام، وإنحاء حالة الصراع بين إسرائيل والبلاد العربية وإقامة علاقاتٍ طبيعيّة بينهما. كان مضمونها إقامة تعاونٍ وتنسيقٍ إسرائيلي – عربي في مجال التنمية الاقتصادية على مستوى إقليمي يمهّد إلى دمج اقتصاد منطقة الشرق الأوسط في الاقتصاد العالمي، ويعمل على رفع المستوى الاقتصادي لشعوب المنطقة (دليل إسرائيل 2011، 563).

وفي أيلول 1993، توجّهت إسرائيل بقيادة الولايات المتحدة لعقد اتفاقية أوسلو، وكان الهدف الحقيقي من عملية السلام ما وصفته الصحافة الأمريكية بـ "إعادة تأهيل إسرائيل عالمياً"، وهو هدف يتطلب لتحقيقه أمران؛ إنحاء المقاطعة العربية لإسرائيل، وإشاعة جو يطمئن الشركات العالمية بأنّ السلام في الشرق الأوسط بات حقيقةً لا رجوع عنها لكي تُقبِل على الاستثمار في إسرائيل. وقد تحقق هذا الهدف خلال فترةٍ وجيزة؛ فخلال عام واحد بعد توقيع اتفاقية أوسلو، أقامت إسرائيل علاقات ديبلوماسية مع 20 دولة لم تكن تقيم معها علاقات بسبب الصراع العربي – الإسرائيلي (دليل إسرائيلي 1013، 567).

رافق عقد اتفاقية أسلو تحوّل في علاقة إسرائيل السياسية والاقتصادية على الصعيد العالمي والإقليمي، وما يميّر هذا التحول هو توجه إسرائيل نحو "السلام الدافئ"، بحيث تتداخل السياسة والاقتصاد مع الثقافة، بحدف تحييد موقف الشعوب العربية من الدولة الإسرائيلية عن طريق خلق علاقاتٍ ثقافيّة تبادليّة. وهكذا، ومع توقيع اتفاقية أوسلو، فتحت البلاد التي كانت تلتزم بقوانين المقاطعة العربية لإسرائيل أسواقها أمام البضائع الإسرائيلية، وحدودها أمام صانعين الثقافة الإسرائيليين. فكانت الأغنية المزراحية والموسيقيون المزراحيون سبّاقين في التنقّل عبر الحدود المادية والثقافية، حيث انكشف بعض المطربين المزراحيين على جمهورٍ عربيّ متنوّع، وعرضوا أغانيهم في كل من الضفة الغربية والأردن بعد عقد اتفاقيات السلام (Karkabi, 2019).

كما وشهدت سنوات التسعينيّات توجهاً إسرائيلياً جديداً نحو إنشاء فرق موسيقيّة وغنائية تدعو إلى "السلام"، وتجمع بين موسيقيين ومغنيين إسرائيليين وعرب. هدفت هذه الفرق الناشئة، مثل مبادرة "الموسيقي من أجل

السلام"، إلى التخفيف من الصراع المستمر بين الموسيقيين، وربما أيضاً بين جمهورهم ( Salman& Gilboa, السلام"، إلى التخفيف من الصراع المستمر بين الموسيقية الغروض الموسيقية الضوء على الفنون والموسيقي كأداةٍ للتفاوض، وكأداةٍ لـ "جسر الاختلافات الثقافية والعرقية والقومية، وكوسيلةٍ لإعادة صياغة الثقافة القومية الإسرائيلية باعتبارها جزءاً متجذراً في المنطقة بدلاً من كونما دولة غربية في شرق أوسط معادٍ" ( Belkind, ).

## 3. العلاقات السياسية: الدبلوماسية الموسيقية

شهد عام 2020 تحوّلاً محورياً في علاقات إسرائيل مع العالم العربي، وقعت فيه مع الإمارات العربية المتحدة اتفاقية أبراهام للسلام: معاهدة السلام والعلاقات الدبلوماسية والتطبيع الكامل في 15 أيلول 2020. وفي اليوم نفسه، وقعت إسرائيل والبحرين إعلان سلام وتعاون وعلاقات دبلوماسية وودية، أعلن فيه الطرفان عزمهما على إقامة علاقات سلمية بينهما والدخول في سلسلة اتفاقيات التطبيع. بعد ثلاثة أيام، أعلنت إسرائيل والبحرين معاهدة سلام بعنوان "بيان مشترك حول إقامة علاقات دبلوماسية وسلمية وودية". وفي 23 تشرين الأول 2020، اتفقت إسرائيل وجمهورية السودان أيضاً على تطبيع العلاقات بينهما. وفي 22 كانون الأول 2020، وقعت إسرائيل والمغرب والولايات المتحدة إعلاناً مشتركاً أعلن فيه عن إقامة علاقات دبلوماسية وسلمية وودية كاملة بين إسرائيل والمغرب والولايات المتحدة إعلاناً مشتركاً أعلن فيه عن إقامة علاقات دبلوماسية وسلمية وودية كاملة بين إسرائيل والمغرب والتزاماً بتطبيع العلاقات بينهما في مختلف المجالات، بما في ذلك تصريح فوري كاملة بين إسرائيل والمغرب والتزاماً بتطبيع العلاقات بينهما في مختلف المجالات، بما في ذلك تصريح فوري كالرحلات التجارية المباشرة بين البلدين (Singer, 2021).

ومن بين بنود "اتفاقية أبراهام" بين الإمارات وإسرائيل، كان هناك بند "الابتكار والتجارة والعلاقات الاقتصادية" الذي يتفق من خلاله الطرفان على تعزيز وتوسيع تعاونهما في مجال الابتكار والتجارة والعلاقات الاقتصادية، من أجل تكريس الشعور بفوائد السلام في مجتمعيهما، اعترافاً بأنّ مبدأ التجارة الحرّة للسلع والخدمات هو ما يميّز العلاقات بينهما. هذا بالإضافة إلى بند "التفاهم والتعايش المتبادل"، والذي يتعهد من خلاله الطرفان بتعزيز

التفاهم المتبادل والاحترام والتعايش وثقافة السلام، التزاماً بروح سلفهما المشترك إبراهيم، وسعياً لبدء عهد جديد من السلام والعلاقات الودية عن طريق برامج التنمية والحوار بين الأديان والتبادلات الثقافية والأكاديمية والشبابية والعلمية وغيرها بين المجتمعين. ينص البند أيضاً على إبرام وتنفيذ الاتفاقات والترتيبات اللازمة المتعلقة بالتأشيرات والخدمات القنصلية من أجل تسهيل السفر الفعال والآمن لمواطنيهم إلى إسرائيل والإمارات. وأن يعمل الطرفان معاً على مواجهة التطرّف الذي يحض على الكراهية والانقسام والإرهاب ومبرراته، بما في ذلك منع التطرّف ومكافحة التحريض والتمييز، وأن يعملا على إنشاء منتدى مشترك رفيع المستوى للسلام والتعايش مكرّس ومكافحة التحريض والتمييز، وأن يعملا على إنشاء منتدى مشترك رفيع المستوى للسلام والتعايش مكرّس للنهوض بمذه الأهداف (Singer, 2021).

وينص البند السادس من الاتفاقية، تحت عنوان (التفاهم والتعايش المتبادل)، على تعهد الطرفين بتعزيز التفاهم المتبادل والاحترام والتعايش وثقافة السلام بين مجتمعيهما، ما بشرت به هذه المعاهدة من عصر جديدٍ من السلام والعلاقات الودية، بما في ذلك تنمية برامج من الشعب إلى الشعب وتعزيز الحوار بين الأديان والتبادلات الثقافية والأكاديمية والشبابية والعلمية وغيرها بين شعبيهما (Klausner& Bickerton, 2022).

وقد كان لاتفاقيات أبراهام تأثير على الموسيقى المزراحية بشكلٍ مباشر فما يربط السلطة بالموسيقى هو أنّما Belkind, ) موضوع تجاري يخدم كسوق وكمؤسسة اجتماعيّة تعزّز الصورة التي توجّهها الأمة عن ذاتما" ( 2010).

وفي الفترة الأخيرة، حاز التراث الثقافي لليهود المزراحيين على شرعيّةٍ جديدة مع تزايد "العودة" للغناء باللغة العربية كجزءٍ من الموسيقى الشعبية الإسرائيلية. إذ أصبحت توظّف المشاريع السياسية الحديثة الموسيقى المزراحية كواجهةٍ للعالم العربي، خصوصاً بعد عقد اتفاقيات أبراهام، والتي سمحت للإسرائيليين بالسفر بحرّيةٍ إلى الإمارات العربية المتحدة والبحرين والمغرب (Erez, 2022).

فما يميز اتفاقيات أبراهام عن اتفاقيات السلام السابقة بين إسرائيل ومصر والأردن، أن التطبيع كان يقتصر على الجانب السياسي، حيث ظل التطبيع الثقافي والاجتماعي محرّماً، ولم يكُن ثمّة حوله التفاف شعبي وجماهيري. ففي

مصر، تشكّلت على إثر توقيع اتفاقية "كامب ديفيد" لجنة الدفاع عن الثقافة القومية، والتي رفعت شعار المقاطعة الشاملة لأيّ تبادلٍ علمي أو ثقافي أو فني أو تربوي أو رياضي. كان الأمر شبيهاً في الأردن، حيث قوبل التطبيع الثقافي بصرامةٍ جامحة (أبو هشهش، 2020).

في المقابل، تشير وزارة خارجية الإمارات على صفحتها الإلكترونية في تعقيبٍ على اتفاقية السلام مع إسرائيل "تؤمن الإمارات بأنّ اتفاقية السلام هي خطوة أولى مهمة نحو عصر من الأمن والاستقرار. العلاقة مع إسرائيل في القضايا الإقليمية تفتح الأفق أمام إمكاناتٍ كبيرة على الجبهات الدبلوماسية والعلمية والثقافية والاقتصادية" (United Arab Emirates Ministry of Foreign Affairs, 2020)

بعد توقيع اتفاقيات أبراهام، تميّزت اللقاءات الدبلوماسية المهمة بين إسرائيل والدول الموقّعة على افتتاح اللقاءات عمقاطع موسيقيّةٍ للنشيد الوطني للدول المجتمعة. وتقديراً للاتفاقية، سجّلت فرقة إسرائيلية النشيد الوطني للمغرب (Khaleej Times, 2020)، بينما غنّي بحرينيون النشيد الوطني الإسرائيلي ترحيباً بالاتفاقية (Shiva, 2022).

كما أنتجت العديد من الأغاني الإسرائيلية الإماراتية المشتركة التي ترقّج لعلاقات السلام والمحبة والأخوة بين البلدين، بينما يشارك حالياً عدد من الفنانين المغاربة في مشروع تجاور في إسرائيل، ومن المخطّط أن يعيشوا في اسرائيل لمدّة عام للتعاون مع فرقة أشدود الإسرائيلية المزراحية، بحدف التبادل الموسيقي وإحياء العروض في مدن مختلفة في إسرائيل. هذه المبادرات، هي عبارة عن تجسيد للدبلوماسية الثقافية والموسيقية التي تقدف إلى تحقيق السلام على المستوى الشعبي، السلام الدافئ، فضلاً عن تحقيق نصّ الاتفاقية أبراهام المتعلّق بإبرام "برامج من الشعب إلى الشعب".

وقرت اتفاقيات أبراهام المناخ المناسب لفتح سوقٍ جديد لدولة إسرائيل في الدول العربية المشاركة في الاتفاقيات. كما وقرت سوقاً جديداً للمغنيين الإسرائيليين الذين أصبحوا دبلوماسيين ثقافيين يؤدّون دورهم السياسي في إيصال التطبيع إلى المستوى الشعبي. فالثقافة والموسيقي مقترنة بالسياسة، حيث نصّت اتفاقيات السلام على

أهمية التطبيع على المستوى الثقافي وإنشاء العلاقات الودّية بين إسرائيل والإمارات والمغرب والبحرين، ولعبت الموسيقى الدور المناسب في تطبيق هذا البند من خلال تقديم ما يحبّه الناس ويرفّه عنهم.

الدبلوماسية الثقافية هي مفهوم يستخدم على نطاق واسع في العلاقات الدولية والسياسة، ويشير إلى عملية تبادل المعلومات والأفكار والفنون وغيرها من عناصر الثقافة بين مجموعات الناس والأمم لخلق بيئة التفاهم المتبادل (Lenczowski, 2009). صاغ مصطلح "الدبلوماسية الثقافية" الباحث "ميلتون كامينغز"، وعرّفها بأخّا" تبادل الأفكار والمعلومات والفن والجوانب الأخرى للثقافة بين الأمم وشعوبها لتعزيز التفاهم المتبادل" (Cummings, 2009, 1). وتنطوي الدبلوماسية الثقافية على أيّ نشاط أو عملية تؤدّي إلى تبادل القيم والأفكار والتقاليد والهوية بغرض تعزيزها، وخلق التعاون عبر الحدود، وتعزيز العلاقات والمصالح الوطنية لتحقيق الفوائد طويلة المدى للأمة وشعبها (Einbinder, 2013).

ترتبط الدبلوماسية الموسيقية ارتباطاً وثيقاً بمفهوم الدبلوماسية الثقافية، وتشير إلى استخدام الموسيقى لتعزيز التفاهم والاحترام والتعاون المتبادل بين المجتمعات والأمم، كونها من أهم الجوانب التي تميّز الثقافات المختلفة في العالم. فالموسيقى تملك قدرةً فريدةً على الوصول وراء الوسائط المشتركة للدبلوماسية السياسية وتوحيد الثقافات بغض النظر عن الاختلافات في التقاليد والمعايير والقيم (Stetter & Kessler, 2008).

للديبلوماسية الموسيقية تاريخ غني، من أبرز محطاته رعاية وزارة الخارجية الأمريكية برنامج العروض الثقافية ابتداءً من عام 1954، حيث أرسلت الآلاف من الموسيقيين إلى بلدان بعيدة، بحدف تعزيز سمعة الثقافة الأمريكية، وخلق انطباع إيجابي عن الولايات المتحدة وسياستها الخارجية، والتنافس مع العديد من الموسيقيين السوفيتيين والصينيين الذين سافروا لأغراض دعائية مماثلة. كان الهدف من هذه البرامج الثقافية والإعلامية صبّ الأفكار والقيم الأمريكية في أذهان الجمهور الأجنبي حول العالم، وتشجيعه على رؤية نفسه كمشارك في مشهد سياسي وموسيقي مشترك (FOSLER, 2012).

رأى بعض الدبلوماسيين الأمريكيين في العروض الموسيقية فرصة للتلاعب بالرأي العام لدى الشعوب. على سبيل المثال، عندما كان الرأي الآيسلندي يتصاعد ضد الولايات المتحدة بين عامي 1954–1955، استخدمت الولايات المتحدة الأمريكية هناك على أمل أن تستمر الولايات المتحدة الأمريكية العروض الموسيقي الكلاسيكية لتحسين المكانة الأمريكية هناك على أمل أن تستمر حكومة آيسلندا في التسامح مع وجود القاعدة العسكرية الأمريكية على أراضيها (FOSLER, 2012). وكان الهدف من العروض الموسيقية الأمريكية خلال الحرب الباردة جذب الجمهور للمنتجات الثقافية الأمريكية وتعزيز العلاقات الإنسانية، حيث أدى وجود الموسيقيين الأمريكيين إلى تكوين روابط شخصية فتحت إمكانية العديد من أنواع التشاركية التي قد تؤدي إلى الزيادة من فرص العمل السياسي المباشر. خدم هذا الارتباط المصالح الأمريكية، فساعد استخدام الموسيقي كدعاية في إنشاء "شبكة من الترابط"، وتحويل قدرة الأفراد تدريجياً على الأمريكية، نساعد استخدام الموسيقي كدعاية في إنشاء "شبكة من الترابط"، وتحويل قدرة الأفراد تدريجياً على على أنفسهم في علاقة مع بعضهم البعض وإعادة تحديد تصوّرهم لأدوارهم في العالم (FOSLER, 2012). أنفسهم في علاقة مع بعضهم البعض وإعادة تحديد تصوّرهم لأدوارهم في العالم (لذي روّج إلى استخدام جاذبية إسرائيل الثقافية لتحقيق أهداف دبلوماسية اعترافاً بالقوة الناعمة. وقد وضع "بيريز" الدبلوماسية الثقافية في إسرائيل الثقافية لتحقيق أهداف دبلوماسية اعترافاً بالقوة الناعمة. وقد وضع "بيريز" الدبلوماسي الإسرائيلي (Rosenbaum, 2022).

استخدمت إسرائيل الدبلوماسية الثقافية والموسيقيّة بشكلٍ مباشرٍ مع تركيا، بعدما تراجعت العلاقات بين البلدين على متن على إثر الهجوم الإسرائيلي على أسطول الحرية عام 2010، والذي أسفر عن مقتل تسعة من الأتراك على متن الأسطول المتّجه إلى غزة بهدف كسر الحصار عنها. ولاستثناف العلاقات بين البلدين، عقد كبار الدبلوماسيين من تركيا وإسرائيل سلسلةً من الاجتماعات عام 2013 لدراسة إمكانيّة تطبيع العلاقات بين الشعبين. كانت النتيجة الرئيسية لهذه اللقاءات قرار استئناف العلاقات الدبلوماسيّة بين البلدين، فسحّرت كل من الوزارة الخارجية التركية والإسرائيلية جهودهما من أجل توطيد الدبلوماسية الثقافية والموسيقية بين البلدين (Demir, 2017).

وفي هذه الفترة، قامت إسرائيل بإرسال الفنانين والموسيقيين الإسرائيليين إلى تركيا، حيث أقاموا المئات من الحفلات الموسيقية في محتلف المدن التركية. وبالمثل، أرسلت تركيا فنانين أتراك لأداء عروضهم في مدن إسرائيليّة، عمّا أدى إلى خلق مستوياتٍ غير مسبوقة من التبادل الثقافي بين البلدين (Demir, 2017).

ومن الأمثلة على ذلك كانت فرقة "الأرض اليتيمة" الإسرائيلية التي كانت تقيم حفلاتٍ موسيقيّة في تركيا منذ العام 2001. حازت الفرقة على جمهورٍ واسع في تركيا خلال تلك السنوات، وفازت بجائزة السلام في اسطنبول تقديراً لمساهمة الفرقة في تقوية العلاقات الثقافية بين إسرائيل وتركيا. وبعد تراجع العلاقات الإسرائيلية التركية عام 2010، شاركت الفرقة في استئناف العلاقات الديبلوماسية بين البلدين. فقامت الفرقة بزيارة تركيا عام 2012 لإقامة احتفالٍ اجتذب عشرات الآلاف من الجمهور التركي. دمجت الفرقة في أغانيها آياتٍ من التوراة ونصوص من القرآن ونصوص دينيّةٍ أخرى، وتعاونت مع عددٍ من الموسيقيين التركيين مثل "إرين كوراي". ومن بين الموسيقيين الأتراك البارزين الذين قدّموا عروضاً فنيّة في إسرائيل عضو البرلمان التركي "صباحات أكيراز"، والتي شاركت في مهرجان القدس عام 2011، واعتُبرت مشاركتها بمثابة إشارةٍ إلى أنّ تركيا تسير على طريق المصالحة مع إسرائيل (Demir, 2017).

وعملت العديد من المنظّمات الثقافية الإسرائيلية على إنتاج وعرض الموسيقى التطبيعية بين العرب والإسرائيليين، ومن الأمثلة على ذلك وزارة الخارجية الإسرائيلية التي تنظّم عدداً من البرامج والمهرجانات التطبيعية مثل مهرجان (Jerusalem's 'Mekudeshet' Music Festival) والذي يرفع شعار القدس الموسيقي المقدّس (Jerusalem's 'Mekudeshet' Music Festival) والذي يرفع شعار "الموسيقى تملك القدرة على تغيير العالم وجلب السلام والوئام للقدس" (Foreign Affairs)، والمركز الجماهيري العربي اليهودي، الذي تأسّس عام 1993 بالشراكة مع بلدية تل أبيب. يهدف الأخير إلى "زيادة التعاون الثقافي والتسامح بين العرب واليهود في يافا"، وأطلق العديد من البرامج الموسيقية التطبيعية من ضمنها "جوقة شيرانا"، وهي فرقة نسائية تجمع بين اليهوديات والعربيات اللواتي يغنين المراهقين بالعبرية والعربية والإنجليزية. هذا بالإضافة إلى فرقة "أصوات السلام" الشبابية، والتي تجمع بين المغيّن المراهقين المراهقين

الإسرائيليين والعرب بمدف استخدام الغناء والموسيقى لتجاوز "المفاهيم المسبقة للانقسام الثقافي والعرقي" في إسرائيل، انطلاقاً من أرضية أنّ شباب "أصوات السلام" قادرون "على إثبات أنّ اليهود والعرب قادرون على العيش معاً بسلام بغض النظر عن الضغوط السياسية المحيطة بمم" (AJCC, 2022).

وأفادت "نوريت تيناري"، رئيسة قسم العلاقات الثقافية في وزارة الخارجية، والمسؤولة عن تنفيذ السياسات والأنشطة الثقافيّة لدولة إسرائيل وتشجيع نشر الثقافة الإسرائيلية وتصديرها إلى العالم ب 10 تموز 2022: "الثقافة تؤثّر على القلب والعواطف والعقل والروح، عندما تستمع إلى مقطوعةٍ موسيقيّة إسرائيلية أو تقرأ كتاباً لمؤلّفٍ إسرائيليّ، يمكنك الوصول إلى فهم أكبر حول الواقع المعقّد لإسرائيل. قد يكون ذلك أكثر فائدةً من المناقشات السياسية الجافة". وتضيف: "بالوقت الحالي، يتواجد الدبلوماسيون الإسرائيليون في 108 بعثات دبلوماسية حول العالم لترويج الثقافة الإسرائيلية لصالح فناني الأداء والمنظمات الثقافية الإسرائيلية... بفضل "إتفاقيات أبراهام"، نحن نبذل جهدنا لتوسيع الروابط الثقافية والقيام بمزيدٍ من الأنشطة الثقافية في المغرب والإمارات العربية المتحدة والبحرين ومصر قدر الإمكان". واختتمت "تيناري": "في العام المقبل، ستحتفل إسرائيل بالذكرى السنوية الخامسة والسبعين لتأسيسها. نأمل بأن نتلقي ميزانيةً كبيرة، ومعها سيزداد عدد (Rosenbaum, 2022).

خلال فترة توليه منصب وزير الخارجية الإسرائيلي، وضع رئيس الوزراء الإسرائيلي "يائير لابيد"، مع المدير العام لوزارة الخارجية "ألون أوشبيز"، هدفاً جليّاً للوزارة لضمان تحقيق انكشاف أكبر للثقافة الإسرائيلية في جميع أنحاء العالم. وكنتيجة لذلك، افتتحت وزارة الخارجية الإسرائيلية في شهر تمّوز 2022 مشروع "365 يومًا للثقافة الإسرائيلية حول العالم"، وهي بوابة إلكترونية تقدّم تقارير حول كيفية تصدير الثقافة الإسرائيلية وعرضها في جميع أنحاء العالم من خلال البعثات الدبلوماسيّة في الدولة والسفارات في مجموعة متنوّعة من التخصّصات، بما في ذلك السينما والتلفزيون والموسيقي والمسرح والرقص والفنون البصرية والأدب وفنون الطهي ( Rosenbaum, ).

تكمن أهية الدبلوماسية الثقافية عامةً، والدبلوماسية الموسيقية تحديداً، بأخمّا تملك القدرة على خلق تواصلٍ بين الشعوب، وخلق مستوياتٍ عالية ممّا يُسمى "العلاقات من الناس إلى الناس" في اتفاقيات السلام. إذ بمقدرة الموسيقى الوصول إلى القاعدة الشعبيّة للدول لتحقيق السلام الشعبي أو "السلام الدافئ" بعد توقيع اتفاقيات السلام السياسيّ أو السلام البارد، فضلاً عن قدرتما على تجاوز القرار السياسيّ في حالة عدم توقيع اتفاقيات السلام، والوصول إلى تحقيق تواصلٍ بين الشعوب على الرغم من النزاع السياسي. وهو الأمر الذي استطاعت بعض الفنانات الإسرائيليات ذوات الأصول المزراحية من تحقيقه عبر الوصول إلى قاعدةٍ جماهيريّة في الدول العربية، مثل المغنية "ليراز" التي تعاونت مع موسيقيّين إيرانيين بالسرّ، ومن خلال نقل معلوماتٍ مشفّرة، لتصل من خلال أغانيها إلى جمهورٍ واسع في إيران (Honigmann, 2020).

يرصد البحث ويحلّل توظيف الموسيقى المزراحية من زاوية محاولة تطبيع إسرائيل وجودها ضمن جغرافية محيط الحوض المتوسط وتطبيع علاقاتها مع دول المنطقة من خلال استخدام الموسيقى كأداةٍ ديبلوماسيّة لتحقيق "السلام الدافئ" الذي يستدعي اختراق المجتمعات ثقافياً لتجاوز "السلام البارد" الذي ينتج عن توقيع اتفاقيات السلام. بذلك، تحقق إسرائيل مكاسب ماديّةٍ من خلال تغيير صورتها في أذهان الشعوب العربية وخلق تواصل معها يصل إلى القاعدة؛ أيّ تحقيق السلام على مستوى الشعوب، الأمر الذي لم تستطع إسرائيل تحقيقه في اتفاقيات السلام مع مصر والأردن.

## الخاتمة والاستنتاجات

قدّم البحث قراءةً للمحطّات المحورية التي شهدها المزراحيون في إسرائيل وأدّت إلى تغيير مكانة إنتاجاهم الموسيقيّة. إذ تحوّل التعاطي مع الموسيقي المزراحية بوصفها عنصراً دخيلاً، يرمز إلى العدو العربي الذي يجب استفصاله في السنوات الأولى لتأسيس دولة إسرائيل، إلى الاحتفاء به والترويج له في الوقت الحالي، مروراً بانتقال إسرائيل من نظام الحكم الاشتراكيّ وبناء ثقافة إسرائيليّة أوروبيّة موحدة من خلال السيطرة على الوسائط الثقافية، إلى سياسات اللبرلة وانفتاح السوق التي تعتمد في أساسها على العرض والطلب والمنافسة الحرّة. عرّج البحث أيضاً على ثورة الفهود السود، التي رفعت من مكانة المزراحيين الذين طالبوا بالشرعية الثقافية والاندماج إلى جانب مطالبتهم بالعدالة الاقتصادية؛ عرّزت هذه الثورة، التي تكلّلت بانتخاب المزراحيين لحزب الليكود وسقوط حزب مباي بسبب تطبيقه لسياسات التمييز والإقصاء ضدّ المزراحيين، من مكانة المزراحيين كمواطنين إسرائيلييّن لا يمكن تجاهل وجودهم، وحالت دون إمكانية بناء الهوية الإسرائيلية وفق النموذج الأوروبي في دولة إسرائيلييّن لا يمكن تجاهل وجودهم، وحالت دون إمكانية بناء الهوية الإسرائيلية وفق النموذج الأوروبي في دولة تعود أصول 50% من سكّانها إلى جذور شرقيّة.

رافقت "ثورة الكاسيت" مسيرة إسرائيل نحو الليبرالية مشكّلةً نقطة تحوّلِ تجاوز من خلالها المغنّيون المزراحيون احتكار الدولة لوسائل الإعلام. إضافةً إلى ذلك، فإن الشعبية الواسعة لموسيقى الكاسيت، واختراقها للمشهد الموسيقي الصوتيّ في الحيّز العام الإسرائيلي موضعت الوسائط الثقافية ذات الهيمنة الأشكنازية على هامش المشهد الموسيقي وتحوّلاته. وعلى الرغم من ذلك، لم تضع ثورة الكاسيت، وما حقّقته من شعبيةٍ واسعة، الموسيقى المزراحية في المقدّمة، بل دمجتها كخليطٍ موسيقيّ إسرائيلي وُلد في إسرائيل، وأعطتها مستى "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية". وجاءت هذه التسمية لهضم الموسيقى المزراحية في إسرائيل بإعطائها وصفاً أوسع من موسيقى شرقية تدلّل على الآخر العربي، ومدّها بأوصاف توحي بتجذّرها المحليّ في منطقة حوض البحر المتوسط، لتضفي عليها "الأصالة" كعنصرٍ طبيعيّ في المنطقة الجيوسياسية.

كان طريق إسرائيل نحو الليبرالية، وأولوياتها التي باتت مقرونةً بالازدهار الاقتصادي وتحقيق الأرباح، من أهم العوامل التي قادتها نحو العملية السلمية. وبدورها، شكّلت اتفاقية أوسلو نقطةً محوريةً في تعاطي الدولة مع "الموسيقى المزراحية"، فأصبحت بوابة عبورٍ للمجتمعات الفلسطينية والعربية، إلا أنّ التعاطي معها بقي محدوداً. ومع عقد إسرائيل لـ "اتفاقيات أبراهام"، أصبح الفنانون المزراحيون دبلوماسيّين ثقافيين ينتجون أعمال مشتركة مع فنانين إماراتيّين وبحرينيّين ومغاربة على نحوٍ ممنهج مقدّمين إنتاجاتهم للجمهور العربي الواسع. بدورها، عملت اتفاقيات السلام على تضمين بنود التبادل والانفتاح الاقتصادي، وبما أنّ النظام الليبرالي يقتضي مشاركة الشعوب من خلال الاستهلاك، فإنّ بند التبادل الثقافي وما رافقه من علاقاتٍ دبلوماسيّة موسيقية يؤدّي إلى التفاعل على الصعيد الشعبي؛ أيّ الوصول إلى المستهلك.

كما أدّى انتشار الانترنت وتقييد سيطرة الدول على البثّ الموسيقيّ إلى توفير المنصات للموسيقيين في العالم، بمن فيهم الموسيقيين المزراحيين الذين أصبح بمقدورهم الوصول إلى الجمهور العربي. فأصبحت الدبلوماسية الموسيقيّة توظّف للوصول إلى الشعوب العربية التي وقعت على اتفاقيات السلام من جهة، وتجاوز القرار السياسي للدول التي تتّخذ موقفاً عدائياً من إسرائيل من جهة أخرى.

تبيّن من خلال البحث، ومن خلال رصد الإنتاجات الموسيقية لليهود المزراحيين، أنّ أغاني الاحتجاج تدرّجت ما بين انتقاد الدولة في الماضي، وتلك التي انتقدت سياساتما في الوقت الحاضر وشدّدت على المكنون العربي واليهودي في الهويّة المزراحية. حصد النمط الأول على جمهورٍ متنوّع، في حين انحصرت الثانية في حدود الجمهور الإسرائيلي. بالمقابل، حصلت أعمال المزراحيين الموسيقية التي غنّت عن بلادهم الأصل وتراثها ردود أفعالٍ إيجابيّة وقاعدةً شعبيّةً في العالم العربي، حيث تلقّاها بعض الجمهور العربي كجزءٍ من ثقافته المحليّة التي يؤدّيها من يشاركهم بالوطن، ويختلف عنهم بالدين، ويروّج للأخوّة والسلام مرةً، ولحقوق المرأة والثورة مرةً أخرى، كلّ ذلك بمعزلٍ عن السياسي الاستعماري للمغنيّين. إذ إنّ التعريف عن هوية المزراحي باليهودي العربي، دون تأطيره تحت الهويّة الإسرائيلية، يخلق نوعاً من الضبابيّة حول المكنون الاستعماريّ في هويته. وقد لاقت الأغاني

المشتركة بين المزراحيين والعرب ردود أفعالٍ متناقضة ما بين الترحيب ومناهضة التطبيع، وذلك بسبب رسالتها ومكنونها التطبيعي المباشر.

لا يُمكن إنكار الفجوات الاجتماعيّة والطبقيّة والتعليميّة ما بين الأشكناز والمزراحيين، والتي لا يزال صداها يتردّد حتى اليوم. إذ تكشف دراسة الموسيقي المزراحية وموقعها ضمن الموسيقي الشعبية الإسرائيلية العلاقة المركبة لإسرائيل كدولة استعمار استيطاني؛ الاستعمار الذي يوظّف الإرث الثقافي لليهود المزراحيين ويعرّف عن نفسه من خلال هذا الإرث كدولةٍ أصيلةٍ في الحيز المكاني والثقافي لمنطقة حوض البحر المتوسط. هذه العلاقة المركبة تحول دون ترادف المكانة الثقافية لليهود المزراحيين مع مكانتهم الاجتماعية، غير أنّ الموسيقي، بوصفها أداة تعبير، تساعدنا على فهم هويتهم وتخبطاهم وآرائهم، والأهم أضّا تكشف عن موقفهم من هذا الواقع المركّب. إنّ تاريخ المزراحيين قصير كما هو حال دولة إسرائيل، غير أنّه لا يمتاز بالسكون؛ فهو ديناميكيّ ومتحوّل، وكان دائماً - ولا زال- مقترناً بالهوية المهيمنة في إسرائيل وصورتها التي تعرّف عن نفسها من خلالها. بذلك، كانت الموسيقي الإسرائيلية خير شاهدٍ على تلك الصورة، والتي تحوّلت من موسيقي أوروبيّة مهيمنة إلى موسيقي شعبيّة تتضمّن موسيقي "حوض البحر المتوسط" التي باتت توظّفها في علاقاتها الدبلوماسيّة الإقليميّة، وحتّى العالمية. يميّز "سامي شالوم شطريت" الموسيقي المزراحية في سنوات السبعينيّات والثمانينيّات عن موسيقي السود في الولايات المتحدة الأمريكية، حيث افتقرت الأولى تقريباً لأيّة مضامين احتجاجيّة، بينما قدّمت الأخيرة موسيقيّ بديلة تضمّنت نصوص احتجاجيّة مباشرة وراديكالية. وخلال البحث، كان من الصعب أيضاً إيجاد موسيقي مزراحية تعبّر عن الاحتجاج ضدّ المؤسسة الصهيونية في حالتها اليوم. وقد اقتصرت الإنتاجات المزراحيّة الناقدة لإسرائيل بحالتها اليوم على الشاعر والمغنى "يوسى تسباري" الذي تعرّض إلى انتقاداتٍ على الصعيد الجماهيريّ والحكوميّ. يعكس هذا طبيعة الموسيقي المزراحية في الوقت الحالي، حيث أنّ شحّ الأصوات الناقدة يجعل من رسالة الأغنية رسالة الفنان أو الناقد، ولا تصل لأن تكون تعبيراً عن الجموع.

قدّم البحث عينةً واسعةً تحت إطار الموسيقى التطبيعية منذ التسعينيّات حتى اليوم، والتي جاء إنتاجها بالتوازي مع أهداف إسرائيل لتحقيق منافع اقتصاديّةٍ وسياسيّة. وبذلك، أصبح اليهود المزراحيين جزءاً من النظام وسياساته، وليس مجرّد أداة. فقد طالب المزراحيون بالاندماج بالمجتمع والنظام الإسرائيلي كما طالب موسيقيّيهم بالاندماج في المشهد الشعبيّ للموسيقى الإسرائيلية، فقدّموا لها "الأصالة" ضمن إطار "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية".

وُلدت موسيقى حوض البحر المتوسط في إسرائيل، وُولدت معها هوية جديدة لليهود المزراحيين. هوية تحمل إرثاً ثقافياً شرقياً، ولكنها عُرِّيت من عروبتها؛ العروبة التي قد يزورها البعض من دافع الحنين إنْ شعروا بالاغتراب في دولةٍ عرّفت عن نفسها كدولةٍ أوروبيّة في الماضي القريب. فإنّ هوية المزراحيين اليوم هي هوية جديدة خلقها وشكّلها الاستعمار الإسرائيلي؛ ذات الاستعمار الذي يعيد هندسة البشر وهويّاتهم. فقد عمل على تشكيل هويتهم استناداً إلى اليهودية التي وُضعت في المقام الأول قبل انتماءاتهم لجذورهم في المنطقة بدايةً، وعاد بعد ذلك ليعيد تشكيلها مرةً أخرى بحيث تكون "الأصالة" مرتبطةً بالجذور العميقة لليهوديّة في فلسطين. ولكن بعد اندماجهم، أصبحت "أصالة" المزراحيين تعبّر عن الإسرائيليّ، لا عن عنصرٍ شرقيّ غير مرغوب فيه، فتحوّلت الموسيقى المزراحية إلى "موسيقى حوض البحر المتوسط الإسرائيلية".

## المراجع

## المراجع باللغة الإنجليزية

کتب

- Alcalay, Ammiel. 1996. Keys to the Garden: New Israeli Writing. San Francisco: City Lights.
- Attali, Jacques. 1985. *Noise: The Political Economy of Music.* Minneapolis: The University of Minnesota Press.
- Almog, OZ. 2000. The Sabra the Creation of the New Jew. Berkeley: University of California Press.
- Awwad, Muhsin. 1988, *Israeli strategy to normalize with Arab countries*. Beirut: Center of Arab Unity studies.
- Barton, Georgina. 2018. The Relationship Between Music, Culture, and Society." *In Meaning in Music: Implications for Classroom Practice*. USA: University of Southern Queensland.
- Belkind, Nili. 2021. *Music in Conflict Palestine, Israel and the Politics of Aesthetic Production*. London: Routledge.
- Ben-Eliezer, Uri. 1998. *The Making of Israeli Militarism*. Indiana: Indiana University Press.
- Bickerton, Jan. & Klausner, Clara. 2022. A History of the Arab–Israeli Conflict.
   New York: Routledge.
- Brinner, Benjamin. 2009. *Playing Across a Divide*. Oxford: Oxford University Press.
- Cummings, M. C. 2009. *Cultural Diplomacy and the United States Government: A Survey. Cultural Diplomacy*. Research Center for Arts and Culture.
- Einbinder, Mary. 2013 "Cultural Diplomacy Harmonizing International Relations through Music." New York; New York University.
- Erez, Oded. 2022. "Bass and Silsulim: Israeli Music after muzika Mizrahit." In Routledge Handbook on Contemporary Israel, ed Ben-Porat, Guy & Feniger, Yariv &Flic, Dani. New York: Routledge.

- Foucault, Michel.1991. *Discipline and punishment- The birth of the Prison*. Middlesex: Penguin Books.
- Geertz, Cliford. 2000. The interpretations of cultures. New York: Basic books.
- Gerber, Shoshana Madmoni. 2009. ISRAELI MEDIA AND THE FRAMING OF INTERNAL CONFLICT THE YEMENITE BABIES AFFAIR. United States of America: PALGRAVE MACMILLAN.
- Hommi, K. Bhabha. 1994. The location of Culture. London: Routledge.
- Horowitz, Amy. 1994. Musika Yam Tikhonit Yisraelit (Israeli Mediterranean Music): Cultural boundaries and disputed territories. Pennsylvania: University Microfilms International.
- Horowitz, Amy. 2010. Mediterranean Israeli music and the politics of aesthetic.
   Detroit: Wayne State University Press.
- Kimmerling, Barouch. 2001. *The Invention and Decline of Israeliness, State, Society, and the Military*. California: University of California Press.
- Lenczowski, John. 2009. "Cultural Diplomacy, Political Influence, And Integrated Strategy." In Strategic Influence: Public Diplomacy, Counterpropaganda and Political Warfare, ed. Waller, J. Michael. Washington: Crossbow Press.
- Madmoni-Geber, Shoshana. 1993. Israeli Media and the framing of internal conflict: the Yemenite babies affair. London: University of Minnesota Press.
- Clayton, Martin and Herbert, Trevor and Middleton, Richard. 2003. *The cultural study of music: a critical introduction*. New York: Routledge.
- Nocke, Alexandra. 2009. The place of Mediterranean in Israeli society. Boston: Brill.
- O'connell, John & Branco, Salwa. 2010. *Music and Conflict*. Illinois: University of Illinois Press.
- Plastino, Goffredo. 2013. *Mediterranean Mosaic: Popular Music and Global Sounds*. New York; Routledge.
- Press-Barnathan, Galia. 2009. *The Political Economy of Transitions to Peace: A Comparative Perspective*. Pittsburg: University of Pittsburgh Press.
- Regev, Moti, and Seroussi, Edwin. 2004. Popular Music and National Culture in Israel. Berkeley: University of California Press.

- Shabi, Rachel. 2009. Not the Enemy. USA: Yale University Press.
- Schütz, A. 1996. "Collected papers IV (H. Wagner & G. Psathas, Eds.", in collaboration with F. Kersten. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic Publishers.
- Shafir, Gershon & Peled, Yoav. 2000. Being Israeli The Dynamics of Multiple Citizenship. Cambridge: Cambridge Middle East Studies.
- Shafir, Gershon and Peled, Yoav. 2001. *The New Israel Peacemaking And Liberalization*. New York: Routledge.
- Shenhav, Yehuda. 2006. The Arab Jews. Stanford: Stanford University Press.
- Veracini, Lorenzo. 2015. The Settler Colonial Present. USA: PALGRAVE MACMILLAN.
- Veracini, Lorenzo. 2016. The Routledge Handbook of the History of Settler colonialism. London: Routledge.
- Wagner, Mark. 2009. Like Joseph in Beauty: Yemeni Vernacular Poetry and Arab-Jewish Symbiosis. Boston: Library of Congress Cataloging-in-Publication Data.
- Wolfe, Patrick. 2016. Traces of History Elementary Structures of Race. London: Verso.
- Ienow-Hecht, Jessica C. E. 2009. Sound Diplomacy: Music and Emotions in Transatlantic Relations, 1850-1920, Chicago: University of Chicago Press.

#### مقالات الكترونية

- Aharoni, Yair. 1998. "The Changing Political Economy of Israel." *The Annals of the American Academy of Political and Social Science* 555 (January), <a href="http://www.jstor.org/stable/1049216">http://www.jstor.org/stable/1049216</a>.
- Albert, Mathias & Kessler, Oliver & Stetter, Stephan. 2008. "On order and conflict: International relations and the 'communicative turn," *Review of International Studies* 34, https://www.jstor.org/stable/20542750.
- Albzour, Mai. 2020. "The Deconstruction of the Concept of Normalization within the Context of the Settler-Colonialism in Palestine: The Duality of Acceptance and Rejection."
   <a href="https://www.researchgate.net/publication/344118724">https://www.researchgate.net/publication/344118724</a> The Deconstruction

- n of the Concept of Normalization within the Context of the Settler-Colonialism in Palestine The Duality of Acceptance and Rejection.
- Aleshinskaya "Evgeniya. 2013. "Key Components of Musical Discourse Analysis." Research in Language 11, no. 4, DOI: 10.2478/rela-2013-0007.
- Al-Taee, Nasser. 2002. "Voices of Peace and the Legacy of Reconciliation: Popular Music, Nationalism, and the Quest for Peace in the Middle East." *Popular Music* 21, no. 1, https://www.jstor.org/stable/853586.
- Aspers, P., Corte, U. 2020. What is Qualitative in Qualitative Research. Qual Sociol 42, 139–160 (2019). <a href="https://doi.org/10.1007/s11133-019-9413-7">https://doi.org/10.1007/s11133-019-9413-7</a>
- Belkind, Nili. 2010. "A message for peace or a tool for oppression? Israeli Jewish-Arab duo Achinoam Nini and Mira Awad's representation of Israel at Eurovision 2009." *Current Musicology* 45, no. 89, <a href="https://doi.org/10.7916/D82F7M07">https://doi.org/10.7916/D82F7M07</a>.
- Cammaerts, Bart. 2015. "Neoliberalism and the post-hegemonic war of position: the dialectic between invisibility and visibilities. *European Journal of Communication* 30, no.5, DOI: 10.1177/0267323115597847.
- Daniele, Giulia. 2020. "Mizrahi Jews and the Zionist settler colonial context: between inclusion and struggle." Settler Colonial Studies 10, no. 4, <a href="https://doi.org/10.1080/2201473X.2020.1793560">https://doi.org/10.1080/2201473X.2020.1793560</a>.
- Demir, M. 2017. "Music as a Cultural Diplomacy between Israel and Turkey (2008-2016)." *idil*, 6, no. 32, <u>DOI: 10.7816/idil-06-32-04</u>.
- Erez, Oded & Karkabi, Nadeem. 2019. "Sounding Arabic: Postvernacular Modes of Performing the Arabic Language in Popular Music by Israeli Jews." *Popular Music* 38, no. 2, <a href="https://doi.org/10.1017/S0261143019000059">https://doi.org/10.1017/S0261143019000059</a>...
- FOSLER-LUSSIER, DANIELLE. 2012. "Music Pushed, Music Pulled: Cultural Diplomacy, Globalization, and Imperialism." *Diplomatic History* 36, no. 1, https://www.jstor.org/stable/44376135.
- Galit Saada-Ophir. 2019. "Mizrahi Subaltern Counterpoints: Sderot's Alternative Bands," *Anthropological Quarterly* 80, no. 3 (December), <a href="https://www.jstor.org/stable/30052721">https://www.jstor.org/stable/30052721</a>.

- Gilboa, Avi & Salman, Bissan. 2018. "The roles of music in Let's talk music, a model for enhancing communication between Arabs and Jews in Israel." Nordic Journal of Music Therapy 8, no. 3, https://doi.org/10.1080/08098131.2018.1533572.
- Gonzalez, Juan. 2008. "Hegemony and Counter-Hegemony of Music in Latin-America: The Chilean Pop." *Popular Music and Society* 15, no. 2, https://doi.org/10.1080/03007769108591435.
- Halper, Jeff & Seroussi, Edwin & Squires-Kidron, Pamela. 1989. "Musica mizrakhit: Ethnicity and Class Culture in Israel." *Popular Music* 8, no.2, <a href="https://www.jstor.org/stable/853463">https://www.jstor.org/stable/853463</a>.
- Harvey, David . 2007. "Neoliberalism as Creative Destruction." *The ANNALS of American Academy For Political And Social Science* 16, no. 1, <a href="https://doi.org/10.1177/0002716206296780">https://doi.org/10.1177/0002716206296780</a>.
- Horowitz, Amy. 1999. "Israeli Mediterranean Music: Straddling Disputed Territories." The Journal of American Folklore. 17, no. 3, <a href="https://www.jstor.org/stable/541372.">https://www.jstor.org/stable/541372.</a>
- Hoskins, Janet. 2015. "Symbolism in Anthropology." *International Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences*, DOI:10.1016/B978-0-08-097086-8.12226-3.
- Karkabi, Nadeem. 2019. "Arabic Language among Jews in Israel and the New Mizrahi Zionism: Between Active Knowledge and Performance." Journal of Levantine Studies. 9, no.2. <a href="https://www.academia.edu/41995431/Arabic Language among Jews in Israel and the New Mizrahi Zionism Between Active Knowledge and Performance">https://www.academia.edu/41995431/Arabic Language among Jews in Israel and the New Mizrahi Zionism Between Active Knowledge and Performance</a>.
- Karkabi, Nadeem. 2021. "The impossible quest of Nasreen Qadri to claim colonial privilege in Israel." *Ethnic and Racial Studies* 44. No. 6, https://doi.org/10.1080/01419870.2021.1877314.
- Kizer, Elizabeth. 2008. "Protest song lyrics as rhetoric." *Popular Music and Society* 9, no. 1, doi.org/10.1080/03007768308591202.

- Kymlicka, Will. 2015. "Solidarity in diverse societies: beyond neoliberal multiculturalism and welfare chauvinism." *Comparative Migration Studies* 3, no. 17,
   <a href="https://comparativemigrationstudies.springeropen.com/articles/10.1186/s4">https://comparativemigrationstudies.springeropen.com/articles/10.1186/s4</a> 0878-015-0017-4.
- Laor, Tal & Galily, Yair. 2020. "The annual music charts: the communal musical taste mix in Israel." ISRAEL AFFAIRS 26, no. 6, DOI: 10.1080/13537121.2020.1832331.
- Laor, Tal. 2018. "Social pluralism on the air: Internet radio in Israel.", Israel
   Affairs 24, no. 5, DOI: 10.1080/13537121.2018.1505701.
- León, Javier. 2014. "Introduction: Music, Music Making and Neoliberalism." Culture, Theory and Critique 55, no.2, doi:10.1080/14735784.2014.913847.
- Levy, Lital. 2017. "The Arab Jew Debate: Media, Culture, Politics, History."
   *Journal of Levantine Studies* 7, no. 1,
   https://www.academia.edu/33887296/The Arab Jew Debates Media Culture Politics History.
- Loeffler, James. 2010. "Do Zionists Read Music from Right to Left?
   Abraham Tsvi Idelsohn and the Invention of Israeli Music." The Jewish
   Quarterly Review 100, no. 3, <a href="http://www.jstor.org/stable/20750710">http://www.jstor.org/stable/20750710</a>.
- Mazrui, Alamin. 2007. "Language and the quest for liberation in Africa: The legacy of Frantz Fanon." *Third World Quarterly* 14, no.2, <a href="https://doi.org/10.1080/01436599308420329">https://doi.org/10.1080/01436599308420329</a>.
- Mohammad, Shakib. 2011. "The position of language in development of colonization." *Journal of Languages and Culture* 2, no. 7,
   <a href="http://www.academicjournals.org/JLC">http://www.academicjournals.org/JLC</a>.
- Negus, Keith. 1998. "Cultural production and the corporation: musical genres and the strategic management of creativity in the US recording industry." Sage Journal 22, no. 3, https://doi.org/10.1177/016344398020003002.

- Nocke, Alexandra. 2006. "Israel and the Emergence of Mediterranean Identity: Expressions of Locality in Music and Literature." *Israel Studies* 11, no.1, https://www.jstor.org/stable/30245783.
- Ophir, Galit Saada. 2006. "Borderland Pop: Arab Jewish Musicians and the Politics of Performance." *Cultural Anthropology* 21, no. 2, <a href="https://www.jstor.org/stable/3651603">https://www.jstor.org/stable/3651603</a>.
- Oppenheimer, Yochai. 2020. "Arab Music and Mizraḥi Poetry." *CLCWeb: Comparative Literature and Culture* 22, no.1, <a href="https://doi.org/10.7771/1481-4374.3715">https://doi.org/10.7771/1481-4374.3715</a>.
- Perelson, Inbal. 1998. "Power Relations in the Israeli Popular Music System." Cambridge University Press 17, no. 1, 113-128.
   <a href="https://www.istor.org/stable/853275">https://www.istor.org/stable/853275</a>.
- Picard, Avi. 2017. "Like a Phoenix: The Renaissance of Sephardic/Mizrahi Identity in Israel in the 1970s and 1980s." *Israel Studies* 22, no. 2, <a href="https://www.istor.org/stable/10.2979/israelstudies.22.2.01">https://www.istor.org/stable/10.2979/israelstudies.22.2.01</a>
- Quandt, William B. 1986. "Camp David And Peacemaking in The Middle East". *Political Science Quarterly* 101 no. 3, doi:10.2307/2151620.
- Rosaldo, Renato. 1989. "Imperialist Nostalgia." Representations, no. 26, <a href="https://doi.org/10.2307/2928525">https://doi.org/10.2307/2928525</a>.
- Schely-Newman, Esther. 2019. "Poetics of Identity: Mizrahi Poets between Here and There, Then and Now." *Journal of the Fondazione CDEC*, no. 16, DOI:10.48248/issn.2037-741X/1301.
- Seroussi, Edwin. 2018. "Israeli Plurivocality: Music as a Field of Contestation." *Israel Studies* 15, no.2, <a href="https://www2.biu.ac.il/hu/mu/min-ad/2018/Edwin-Seroussi Israeli-Plurivocality.pdf">https://www2.biu.ac.il/hu/mu/min-ad/2018/Edwin-Seroussi Israeli-Plurivocality.pdf</a>.
- Shohat, Ella. 1988. "Sephardim in Israel: Zionism from the Standpoint of Its Jewish Victims." *Social Text*, no.20, https://doi.org/10.2307/466176.
- Shohat, Ella. 1999. "The invention of Mizrahim." *Journal of Palestine Studies* 29, no.1, <a href="https://www.jstor.org/stable/2676427">https://www.jstor.org/stable/2676427</a>.
- Shohat, Ella. 2020. "The split Arab/Jew figure revisited." *Patterns of Prejudice* 54, no.2, https://doi.org/10.1080/0031322X.2019.1702760.

- Singer, J. 2021. "The Abraham Accords: Normalization Agreement Signed by Israel with the U.A.E, Bahrain, Sudan, and Morocco." *International Legal Materials* 60, no. 3, https://doi.org/10.1017/ilm.2021.18.
- Veracini, Lorenzo. 2013, "The Other Shift: Settler Colonialism, Israel, and the Occupation." *Journal of Palestine Studies*. 42, no.
  - 2, <a href="http://www.jstor.org/page/info/about/policies/terms.jsp">http://www.jstor.org/page/info/about/policies/terms.jsp</a>.
- Veracini, Lorenzo. 2017. "Decolonizing Settler Colonialism: Kill the Settler in Him and Save the Man." American Indian culture and research journal 41, no. 1, DOI:10.17953/aicrj.41.1.veracini.
- Waterman, Stanley. 2010. "The Israeli Music Scene: An Essay in Secular Culture." *Springer Science* 30, no.1, DOI 10.1007/s12397-010-9029-4.
- Wolfe, Patrick. 2006. "Settler colonialism and the elimination of the Native." *Journal of Genocide Research* 8 no. 4, <a href="http://dx.doi.org/10.1080/14623520601056240">http://dx.doi.org/10.1080/14623520601056240</a>.
- Yiftachel, Oren, and Tzfadia, Erez. 2004. "Between Periphery and 'Third Space': Identity of Mizrahim in Israel's Development Towns." *Israelis in Conflict: Hegemonies, Identities and Challenges*.

  <a href="https://www.researchgate.net/publication/239571453">https://www.researchgate.net/publication/239571453</a>.
- Yuval Evri, Hagar Kotef. 2020. "When does a native become a settler? (With apologies to Zreik and Mamdani)." *Constellations* 29, no. 1, <u>DOI:</u> 10.1111/1467-8675.12470.
- Zayad, Luma. 2019. "Systematic cultural appropriation and the Israeli-Palestinian conflict." *DePaul Journal of Art, Technology & Intellectual Property Law* 28, no. 28, https://via.library.depaul.edu/jatip/vol28/iss2/2.
- Ziv, Naomi. 2018. "Reactions to "Patriotic" and "Protest" song in individuals differing in political orientation." *Psychology of Music* 46, no. 3, doi.org/10.1177/0305735617713119.
- Dardashti, G. 2012. "Music of peace" at a time of war: Middle Eastern music amid the Second Intifada."
   <a href="https://www.researchgate.net/publication/289731948">https://www.researchgate.net/publication/289731948</a> Music of peace at a time of war Middle Eastern music amid the Second Intifada.

- Zreik, Raef. 2016. "When Does a Settler Become a Native? (With Apologies to Mamdani)." Constellations 23, no. 3, https://doi.org/10.1111/1467-8675.12240.

مواقع الكترونية

- AFP. 2020. "'Hello you'; Joint Israeli- UAE song becomes a YouTube hit". The Times of Israel, https://www.timesofisrael.com/hello-you-joint-israeli-uae-song-becomes-a-youtube-hit/.
- Bachar, David. 2011. "Yitzhak Navon, Fifth President of Israel, Dies at 94." Haaretz, https://www.haaretz.com/israel-news/2015-11-07/ty-article/yitzhak-navon-fifth-president-of-israel-dies-at-94/0000017f-f00f-df98-a5ff-f3af22290000.
- Bassist. Rina. 2020. "Mizrahi Israelis hope normalization with Gulf will bring regional peace." AL-Monitor, <a href="https://www.al-monitor.com/originals/2020/12/israel-united-arab-emirates-bahrain-iraq-jews-history-book.html">https://www.al-monitor.com/originals/2020/12/israel-united-arab-emirates-bahrain-iraq-jews-history-book.html</a>.
- Behar, Almog. 2017. "Take This Poem And Copy It." *Almogbehar*, <a href="https://almogbehar.wordpress.com/english/">https://almogbehar.wordpress.com/english/</a>.
- Brown, Hannah. 2020. "The band's visit... to Dubai." *Jerusalem Post*, <a href="https://www.jpost.com/israel-news/culture/article-702896">https://www.jpost.com/israel-news/culture/article-702896</a>.
- Burack, Emily. 2019 "A-WA, a Band of Yemenite Jewish Sisters, Wants you to feel at home," *Alma*, <a href="https://www.heyalma.com/a-wa-a-band-of-yemenite-jewish-sisters-want-you-to-feel-at-home/">https://www.heyalma.com/a-wa-a-band-of-yemenite-jewish-sisters-want-you-to-feel-at-home/</a>.
- Burack, Emily. 2019. "A-WA, a Band of Yemenite Jewish Sisters, Wants You to Feel at Home." Heyalma, <a href="https://www.heyalma.com/a-wa-a-band-of-vemenite-jewish-sisters-want-vou-to-feel-at-home/">https://www.heyalma.com/a-wa-a-band-of-vemenite-jewish-sisters-want-vou-to-feel-at-home/</a>.
- Cocklin, Jane. 2022. "Interview: Liraz "I Sing for the Women in Iran Who
  Have Been Muted for the Last 42 Years"." Rythm Passport,
  <a href="http://www.rhythmpassport.com/articles-and-reviews/interview/interview-">http://www.rhythmpassport.com/articles-and-reviews/interview/interview-</a>

- <u>liraz-i-sing-for-the-women-in-iran-who-have-been-muted-for-the-last-42-years.</u>
- Elizer, Yuval. 2022. "Israel Society & Culture: Israeli Television and the National Agenda." Jewish Virtual Library, <a href="https://www.jewishvirtuallibrary.org/israeli-television-and-the-national-agenda">https://www.jewishvirtuallibrary.org/israeli-television-and-the-national-agenda</a>.
- Firqat Alnoor. 2021. "The Israeli orchestra Firqat Alnur in a new clip in honor of the peace agreement between Israel and Bahrain." Facebook, https://www.facebook.com/firqatalnoor.
- Firqat Alnoor. Date not available, "Firqat ALnoor." *JGive*, https://www.jgive.com/new/en/gbp/charity-organizations/2711.
- Frantzman, Seth j. 2020. Mizrahi, "Sephardi traditions open doors to Middle East peace." *The Jerusalem Post.* <a href="https://www.jpost.com/israel-news/mizrahi-sephardi-traditions-open-doors-to-middle-east-peace-650692">https://www.jpost.com/israel-news/mizrahi-sephardi-traditions-open-doors-to-middle-east-peace-650692</a>.
- Green, Jennifer. 2016. "Israeli, Yemeni, and Funky: The Musical Diplomacy of A-WA." *CPD Blog*, https://uscpublicdiplomacy.org/blog/israeli-yemeni-and-funky-musical-diplomacy-wa.
- Gropp, Lewis. 2012. "Ravid Kahalani's Yemen Blues." Qantara. <a href="https://en.qantara.de/content/ravid-kahalanis-yemen-blues-your-language-is-my-language">https://en.qantara.de/content/ravid-kahalanis-yemen-blues-your-language-is-my-language</a>.
- Hatem, Yahia. 2020. "Video: Israeli Orchestra Records Morocco's National Anthem." Morocco World News,
   <a href="https://www.moroccoworldnews.com/2020/12/330089/video-israeli-orchestra-records-moroccos-national-anthem">https://www.moroccoworldnews.com/2020/12/330089/video-israeli-orchestra-records-moroccos-national-anthem</a>.
- Honigmann, David. 2020. "Liraz: Zan a secret Israeli-Iranian musical collaboration." *Financial Times*, https://www.ft.com/content/26baba0f-aa35-4573-a4fa-f1ca0f5361e1.
- Joffre, Tzvi. 2021. "Orthodox singer Narkis stuns as Israeli wins best designer at Dubai fashion festival." Abraham Accords Peace Institute,
   https://www.aapeaceinstitute.org/latest/orthodox-singer-narkis-stuns-as-israeli-wins-best-designer-at-dubai-fashion-festival.

- Judd, Emily. 2020. "My friend far away; UAE, Israel singers unite for song in first music collaboration." *Alarabiya*, <a href="https://english.alarabiya.net/">https://english.alarabiya.net/</a>.
- Keissar, Adi. 2016. "Clock Square." *poetry international*, <a href="https://www.poetryinternational.com/en/poets-poems/poems/poems/poems/20666/">https://www.poetryinternational.com/en/poets-poems/poems/poems/20666/</a> Clock-Square.
- Knell, Yonalde. 2017. "Missing babies: Israel's Yemenie children affair." BBC, https://www.bbc.com/news/magazine-40342143.
- Leichman, Abigail Klein. 2020. "Israeli orchestra sends musical love letter to Arabi states." *israel21c*, https://www.israel21c.org/israeli-orchestra-sends-musical-love-letter-to-arab-states/.
- Mangiaratti, Gena. 2021. "Yemen Blues show attracts 300." *Brattleboro* Reformer, <a href="https://www.reformer.com/ovation/yemen-blues-show-attracts-300/article-acf76d5e-ceb0-11eb-b3cb-6fa03f7c011e.html">https://www.reformer.com/ovation/yemen-blues-show-attracts-300/article-acf76d5e-ceb0-11eb-b3cb-6fa03f7c011e.html</a>.
- Ministry of Foreign Affairs. 2018. "Jerusalem's 'Mekudeshet' Music Festival." Ministry of Foreign Affairs, <a href="https://www.gov.il/en/Departments/General/jerusalems-mekudeshet-music-festival">https://www.gov.il/en/Departments/General/jerusalems-mekudeshet-music-festival</a>.
- Mitnick, Joshua. 2009. "Eurovision diplomacy: Israeli Arab-Jew duo hope to show that peace is possible at least on a stage." The Christian science monitor, <a href="https://www.csmonitor.com/World/Middle-East/2009/0515/p06s10-wome.html?fbclid=IwAR1EWa6qm9LqhtYShhqOvTpSFIKyKTEznVeeS0AUlAnfv-3Rk0p1\_uw0N7k">https://www.csmonitor.com/World/Middle-East/2009/0515/p06s10-wome.html?fbclid=IwAR1EWa6qm9LqhtYShhqOvTpSFIKyKTEznVeeS0AUlAnfv-3Rk0p1\_uw0N7k</a>.
- Musicinsiderglobal. 2020. "SHIRAN Releases Melodic 'Glsah Sanaanea with Shiran' Album." Musicinsiderglobal,
   <a href="https://musicinsiderglobal.com/2020/11/shiran-releases-melodic-glsah-sanaanea-with-shiran-album/">https://musicinsiderglobal.com/2020/11/shiran-releases-melodic-glsah-sanaanea-with-shiran-album/</a>.
- Musicmusingsandsuch. 2018. "Interview: Shiran." Musicmusingsandsuch, <a href="https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran">https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran</a>.

- Rapoport, Meron. 2015. "Israel's forgotten Arabic Language." *Middle East Eye*, <a href="https://www.middleeasteye.net/opinion/israels-forgotten-arabic-language.">https://www.middleeasteye.net/opinion/israels-forgotten-arabic-language.</a>
- Rhythm passport. "Interview: Liraz- "I Sing for the Women in Iran Who have been muted for the last 42 years."" *Rhythm Passport*, date not available, <a href="http://www.rhythmpassport.com/articles-and-reviews/interview/interview-liraz-i-sing-for-the-women-in-iran-who-have-been-muted-for-the-last-42-years">http://www.rhythmpassport.com/articles-and-reviews/interview/interview-liraz-i-sing-for-the-women-in-iran-who-have-been-muted-for-the-last-42-years</a>.
- Rosenbaum, Alan. 2022. "365 days of Israeli culture." The Jerusalem Post, <a href="https://www.jpost.com/israeli-news/article-711577?fbclid=IwAR3lTiIcdpGydl5XmRYq7mYzYjjQNavhMdgLIjamRhfund3TiH9QRKGPYVo">https://www.jpost.com/israeli-news/article-711577?fbclid=IwAR3lTiIcdpGydl5XmRYq7mYzYjjQNavhMdgLIjamRhfund3TiH9QRKGPYVo</a>.
- Shalev, Ben. 2012. Zohar Argov's Flower That Launched a Million Cassettes. Haaretz. <a href="https://www.haaretz.com/2012-05-04/ty-article/zohar-argovs-flower-that-launched-a-million-cassettes/0000017f-ec86-d4cd-af7f-edfeb8cb0000">https://www.haaretz.com/2012-05-04/ty-article/zohar-argovs-flower-that-launched-a-million-cassettes/0000017f-ec86-d4cd-af7f-edfeb8cb0000</a>.
- Shams, Alex. 2017. "Arabic tops Israeli charts as Yemeni sisters take Tel
   Aviv by storm." Middle East Eyes.

   <a href="https://www.middleeasteye.net/features/arabic-tops-israeli-charts-yemeni-sisters-take-tel-aviv-storm">https://www.middleeasteye.net/features/arabic-tops-israeli-charts-yemeni-sisters-take-tel-aviv-storm</a>.
- Shiran, "Interview: Shiran,"Interviewer's name not available, *Music Musings* and Such, Oct 4, 2018,

  <a href="https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran">https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran</a>.
- Shiran. "Interview: Shiran," Interviewer's name not available, *Music Musings* and Such, Oct 4, 2018,

  <a href="https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran">https://www.musicmusingsandsuch.com/musicmusingsandsuch/2018/10/4/interview-shiran</a>.
- Steinberg, Jessica. 2015. "A Jerusalem Day that seeks to bridge the east-west divide." The Times of Israel, <a href="https://www.timesofisrael.com/a-jerusalem-day-that-seeks-to-bridge-the-east-west-divide/">https://www.timesofisrael.com/a-jerusalem-day-that-seeks-to-bridge-the-east-west-divide/</a>.

- Steinberg, Jessica. 2022. "Moroccan musicians spend year in Israel with Ashdod Orchestra." *The Times of Israel*, <a href="https://www.timesofisrael.com/moroccan-musicians-spend-year-in-israel-with-ashdod-andalusian-orchestra/">https://www.timesofisrael.com/moroccan-musicians-spend-year-in-israel-with-ashdod-andalusian-orchestra/</a>.
- The Arab Weekly. 2020. "Tunisian artist kicks off a storm after duet with Israeli singer." *The Arab Weekly*, https://thearabweekly.com/tunisian-artist-kicks-storm-after-duet-israeli-singer.
- The Arab Weekly. 2020. "Tunisian artist kicks off a storm after a duet with Israeli singer." The Arab Weekly, <a href="https://thearabweekly.com/tunisian-artist-kicks-storm-after-duet-israeli-singer">https://thearabweekly.com/tunisian-artist-kicks-storm-after-duet-israeli-singer</a>.
- The Arab-Jewish Community Center (AJCC). 2022, https://ajccjaffa.weebly.com/.
- The Jerusalem Post. 2020. "Israeli singer Dudu Tassa to release new song with UAE's Mohamed Al Shehhi." *The Jerusalem Post*, <a href="https://www.jpost.com/middle-east/israeli-singer-dudu-tassa-to-release-new-song-with-uaes-mohamed-al-shehhi-651937">https://www.jpost.com/middle-east/israeli-singer-dudu-tassa-to-release-new-song-with-uaes-mohamed-al-shehhi-651937</a>.
- The Jerusalem Post. 2021. "Israel's top hits of 2021 revealed by Apple Music." *The Jerusalem Post.* <a href="https://www.jpost.com/israel-news/culture/israels-top-hits-of-2021-revealed-by-apple-music-687581">https://www.jpost.com/israel-news/culture/israels-top-hits-of-2021-revealed-by-apple-music-687581</a>.
- Uddin, Par Rayhan. 2020. "Israel-UAE musical collaborations spark social media debate." *MiddleEastEye*,
   <a href="https://www.middleeasteye.net/fr/node/187121">https://www.middleeasteye.net/fr/node/187121</a>.
- Writer's name not available. 2019. "A-WA BAYTI FI RASI," *PopMonitor*, <a href="http://www.popmonitor.de/a-wa-bayti-fi-rasi/">http://www.popmonitor.de/a-wa-bayti-fi-rasi/</a>.
- Zaken, Danny. "Young Israeli singer wins over fans with Moroccan Arabic voice." Al-monitor, <a href="https://www.al-monitor.com/originals/2021/01/israel-morocco-ron-peretz-zehava-ben-sarit-hadad-itay-levi.html">https://www.al-monitor.com/originals/2021/01/israel-morocco-ron-peretz-zehava-ben-sarit-hadad-itay-levi.html</a>.
- Zaltzman, Lior . 2016. "How This Ex-Orthodox Yeshiva Student Became a Star In the Arab Music World." *Forward*,

  <a href="https://forward.com/culture/music/330698/how-this-ex-orthodox-yeshiva-student-became-a-star-in-the-arab-music-world/">https://forward.com/culture/music/330698/how-this-ex-orthodox-yeshiva-student-became-a-star-in-the-arab-music-world/</a>.

- America Abroad Media. 2020. "Dudu Tassa from Israel and Mohamed AlShehhi from UAE performed together for AAM's 2020 Awards Dinner." YouTube Video. 3: 01, https://www.youtube.com/watch?v=hW9br7-jBbU.
- A-WA. 2019. "A-WA "Ya Watani (Intro)" (Official Audio)." *YouTube Video. 1: 05*, https://www.youtube.com/watch?v=33lymwpbxSo
- A-WA. 2019. A-WA "Hana Mash Hu Al Yaman" (Official Video)."

  YouTube Video. 4:00, https://www.youtube.com/watch?v=iD90UbVXZSE.
- A-WA. 2019. "A-WA "Ya Watani" (Official Audio)." *YouTube Video*. 3:37, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=1BT2B2G2KwU">https://www.youtube.com/watch?v=1BT2B2G2KwU</a>.
- Boycott apartheid. 2016. "Ana Mish Politi I'm not political Junction48 w/ Tamer Nafar & Yossi Zabari." *YouTube Video.* 4: 01, https://www.youtube.com/watch?v=aIYbJ2NYaQI.
- Dead sea recordings. 2019. "Liraz- Zan Bizan." *YouTube Video*, 4: 11, https://www.youtube.com/watch?v=1o-EKz3sfCY.
- EuroArtsChannel. 2015. "Conversation between Edward Said and Daniel Barenboim, part 1." YouTube Video. 35: 42,
   <a href="https://www.youtube.com/watch?v=HWQCy6\_TU3A&t=1486s">https://www.youtube.com/watch?v=HWQCy6\_TU3A&t=1486s</a>.
- Firqat Alnoor אלנוּר פירקת שׁנְּפֹּיּ ﺍﻟﻨﻮﺭ. "2020. Firqat Alnoor Orchestra Ahebak (Hussein Aljasmi)." *YouTube Video.* 3: 51, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=SbZ2ETDNZQc">https://www.youtube.com/watch?v=SbZ2ETDNZQc</a>.
- IndieCity. 2014. "Yemen Blues Jat Mahibath." *YouTube*. 6: 23, <a href="https://youtu.be/H-k37Kbnov0">https://youtu.be/H-k37Kbnov0</a>.
- Khaleej Times. 2020. "Israeli orchestra performs UAE anthem." *YouTube Video*. 1: 14, https://www.youtube.com/watch?v=5NQDak7IHK4.
- Liraz. 2019. "Liraz Zan Bezan (official video)." *YouTube Video*. 4:11, <a href="https://www.youtube.com/watch?v=mKF]uqspdbw">https://www.youtube.com/watch?v=mKF]uqspdbw</a>.

- Liraz. 2022. "Liraz Azizam (official video)." *YouTube Video.* 3: 30, https://www.youtube.com/watch?v=IlNwVWwGDpw.
- RonPeretzOfficial. 2020. "נורמלי כמה&השיכור שיר פרץ רון Ron Peretz." RonPeretz RonPeretz RonPeretz RonPeretz." RonPeretz RonPeretz
- SHIRAN. 2017. "SHIRAN Ya Banat Al Yemen." *YouTube Video.* 3: 32, https://www.youtube.com/watch?v=HJexaxTwfGw.
- SHIRAN. 2017. "SHIRAN ZEHERE." YouTube Video. 3: 03, https://www.youtube.com/watch?v=Ka8niAN7bPo.
- SHIRAN. 2018. "SHIRAN Yatim." YouTube Video. 4: 22, https://www.youtube.com/watch?v=hfdOuUalih8.
- Sheva, Arutz. 2020. "Historic: Israeli anthem at a royal palace in Bahrain." YouTube Video. 1: 49, https://www.youtube.com/watch?v=QvWsthQgLCY.
- YEMEN BLUES OFFICIAL CHANNEL. "2015. Yemen Blues- Ma'ahla Asalam Ft. Zion Golan." *YouTube Video.* 5: 10, https://www.youtube.com/watch?v=EIjb332Kqt0.
- xxClandestin0xx. 2009. "Noa ft Khaled Imagine." YouTube Video. 4: 07, https://youtu.be/TdcoenxiDd8.
- IsraeliMuzika.2012."Ravid Ravid Kahalani." *YouTubeVideo*.5:27, https://www.youtube.com/watch?v=MDUKBhKTOKE.

أفلام

- Chetrit, Sami. 2003. "The Black Panthers (in Israel) speak." *Makor Fund for Israeli Films*. 00: 54, https://www.imdb.com/title/tt14908990/.
- OLAMALE1. 2021. "Time for Peace Zaman el Salaam documentary 1995." *YouTube Vide*o. 33: 39, https://www.youtube.com/watch?v=T11RkIRfm6A&t=642s.

- Riklis, Eran. 1993. "Zohar." *Israel Broadcasting Authority*. <a href="https://www.imdb.com/title/tt0108660/">https://www.imdb.com/title/tt0108660/</a>.

## المراجع باللغة العربية

#### كتب

- شطريت، سامي. 2005. النضال الشرقي في إسرائيل، بين القمع والتحرر، بين التماثل والبديل 1948 2003. رام الله: المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية.
  - شنهاف، يهودا. 2016. اليهود العرب. رام الله: مركز مدار.
  - كيمرلينغ، باروخ. 2011. المجتمع الإسرائيلي: مهاجرون مستعمرون مواليد البلد. بيروت، لبنان: المنظمة العربية. للترجمة، بيروت، لبنان: مركز دراسات الوحدة العربية.

#### مقالات الكترونية

- - منصور، كميل، فراج، خالد. 2011. دليل إسرائيل 2011. رام الله: مركز الدراسات الفلسطينية.
  - مهند مصطفى. 2016. "لجنة بيطون وإعادة إنتاج ثقافي وسياسي لمفهوم "الإسرائيلي". قضايا إسرائيلية 16، ع. 64، https://www.madarcenter.org/files/632/--64/934/---.pdf

## مواقع الكترونية

- البيان 24. 2002. "الشاب خالد: نعم غنيت في روما مع اسرائيلية وهذه أسبابي." *البيان 24.*https://www.albayan.ae/five-senses/2002-07-06-1.1332118
  - الجزيرة. 2002. " الشاب خالد يغني في بيروت رغم دعوات لمقاطعته". الجزيرة،

https://www.aljazeera.net/news/cultureandart/2002/7/16/%D8%A7%D9%84%

- D8%B4%D8%A7%D8%A8-%D8%AE%D8%A7%D9%84%D8%AF-
  - %D9%8A%D8%BA%D9%86%D9%8A-%D9%81%D9%8A-
    - %D8%A8%D9%8A%D8%B1%D9%88%D8%AA-
      - %D8%B1%D8%BA%D9%85-

.%D8%AF%D8%B9%D9%88%D8%A7%D8%AA

- حبلا، أمين. 2018. "قانون القومية.. لا تقترب أنت في "دولة اليهود". " الجزيرة،
- https://www.aljazeera.net/news/reportsandinterviews/2018/7/19/%D9%82%D8
  - %A7%D9%86%D9%88%D9%86-
  - %D8%A7%D9%84%D9%82%D9%88%D9%85%D9%8A%D8%A9-
  - %D9%84%D8%A7-%D8%AA%D9%82%D8%AA%D8%B1%D8%A8-
    - %D8%A3%D9%86%D8%AA-%D9%81%D9%8A-
      - .%D8%AF%D9%88%D9%84%D8%A9
    - حسن، هيفار. "الإسرائيلية شيران أبراهام تغني بالعربية وتنهل من ذاكرة جدتما اليمنية." بي بي سي عربي، .https://www.bbc.com/arabic/middleeast-44859932

## مقاطع فيديو

- المجلس العربي للتكامل الإقليمي. 2020. "قصيدة السلام بين الجيران." *المجلس العربي للتكامل الإقليمي*. فيديو يوتيوب، https://www.youtube.com/watch?v=1s4sae9GiaE 68:56
- مركز اتصالات السلام. 2020 "قصيدة سلام الجيران Peace Among Neighbors"." موكز اتصالات السلام. .https://www.youtube.com/watch?v=1s4sae9GiaE .65 :8 . Video

# المراجع بالعبرية مقاطع فيديو

- Waleed Aljasim & אלקנה מרציאנו הערוץ הרשמי. 2020. "אלקנה מרציאנו יא (צים: "Elkana Marziano AHALAN bik | أملاً بيك. " Kelkana Marziano AHALAN bik الملاً بيث المحال https://www.youtube.com/watch?v=2R0TyCbKaIU
  - יוסי צברי Yossi Zabari "– יוסי צברי Xossi Zabari "– יוסי צברי ,0:59 YouTube Video. ".הלהקה.

https://www.youtube.com/watch?v=905IdYzfCZU